#### بسمر الله الرحمن الرحيمر

## تقسديم

سب جانتے ہیں کہ نبی اکرم اور رسول اعظم محمد عربی ٹاٹٹیٹا کااصل اوعظیم ترین معجز ہ قرآن حکیم ہے۔ چنانچ قرآن کا ہرلفظ ہرآیت اور ہرسورت معجز نماہے اوراس اعتبار سے جمله آیات وسُوَر ہم مرتبہ اور ہم پلّه ہیں — تاہم مختلف اعتبارات سے مختلف آیوں اور سورتوں کو بقیہ آیات وسُور پرفضیات کا درجہ حاصل ہے جیسے آیات میں سے آیت الکرسی' آیت البر اور آیت استخلاف وغیرہ اور سورتوں میں سے بڑی سورتوں میں ''الذِّهو اوَين'' يعني سورة البقرة اورسورهُ آلعمران اور حِيمونيُّ سورتوں يعني' جوامع الكلم' میں سے''المُعوَّدُتین''اورسورۃ الاخلاص اورسورۃ العصروغیرہ۔وقِیس علی ذلك! ان سطور کے عاجز ونا چزراقم نے جب دعوت رجوع الی القرآن کا آغاز کیا تواس کے لیےاوّلاً مطالعهُ قرآن حکیم کا ایک منتخب نصاب مرتب کیا جس سے مقصود پیرتھا کہ قر آن کے فلسفہ وحکمت اوراس کی دعوت و پیغام کا ایک اجمالی نقشہ اور دینی فرائض کا ایک جامع تصور سامنے آجائے۔ چنانچہ اس کے نقطۂ آغاز کے طور پر راقم نے سورۃ العصر کاانتخاب کیا جو بقول ا مام شافعی قر آن حکیم کی جامع ترین سورت ہے' یہاں تک کہ اس کی شان میں امام صاحب کے بیرالفاظ بھی نقل ہوئے ہیں کہ: ''لولم پنزّل من القرآن سواها لكفتِ النّاس!" - المنذانتخب نصاب كا يورا تانا باناس سورة مباركه كى اساس پر وجود میں آیا۔ چنانچہ پہلے جھے میں اس کے علاوہ جامعیت کے اعتبار سے اس کے لگ بھگ تین مقامات کومزید شامل کیا گیا۔ پھر دوسرے حصے میں ایمان' تیسرے میں عمل صالح' چوتھے میں تواصی بالحق اور یانچویں میں تواصی بالصبر کے مباحث پرمشمل آیات اور سورتیں شامل کی گئیں —اور آخری اور چھٹا حصہ پھر صرف ایک ہی سورۃ لیعنی سورة الحديد يرمشتل قراريايا جومير بے نز ديك سي زوال يذيراُمت مسلمه سے خطاب

مطالعه قر آن حکیم کامنتخب نصاب - حصه ششم اُمت مسلمہ سے خطاب کے عمن میں قرآن حکیم کی جامع ترین سورت ڈ اکٹر اسراراحمد <sup>عثیہ</sup> حافظ غالدمحمود خضر

مركزى دفتر: A-67علامها قبال رودُ ، گرهى شاہولا ہور۔ 54000 فون: 36293939,36316638,36366638 فيكس 36313131 سيد: www.tanzeem.org markaz@tanzeem.org

## فهرست

🕏 باب اوّل-جندتمهيدي امور خصوصاً نظم قرآن کے حوالے سے 4 باب دوم باب دوم ذات وصفاتِ بارى تعالى كابيان جامع ترين اندازاور بلندترين علمي اورفلسفيانه تطحير 93 ——— ﴿آیات کااا ﴾ خالق وما لک ارض وساوات اور ذات ِاوّل وآخروظا ہروباطن كانسانول سے دونقاضے: ايمان و إنفاق باب چهارم ----- ﴿آیات،۱۵۲ ﴿ الله عالم الله عالم الله الله عالم الله میدان حشر کی تاریکیوں میں اہل ایمان کے نور کی کیفیت۔(زر ایمان کے دعوے داروں کی اہل ایمان اور منافقین کے مابین تفریق مسلمانوں کوآ ماد وعمل کرنے کے لیے ترغیب وتر ہیں۔ (زر سلوك قرآني .....منزل بمنزل

کے ضمن میں قرآن کا نقطہ عروج یا'' ذروۃ السنام'' ہے۔ چنانچہ اب جبکہ مولانا حالی مرحوم کے اس شعر کے مصداق کی '' پستی کا کوئی حدسے گزرنا دیکھے۔اسلام کا گرکرنہ ابجرناد کھے!'' زوال اپنی انتہا کو بینج چکا ہے' اور اُمّت قعرِ مذلّت میں گری ہوئی ہے' یہ سورہ مبارکہ ہمارے اجتماعی امراض کے لیے اکسیر کا درجہ رکھتی ہے۔

مجھے اس سورہ مبارکہ سے بچپلی صدی کی پانچویں دہائی کے آغاز ہی سے شدیدقلبی اور نہنی لگا وَرہا ہے اور اس سورہ مبارکہ کی عظمت کا جونقش میرے قلب و ذہن پر کندہ ہے اس کا بیان الفاظ میں ممکن نہیں ہے۔ چنا نچہ میں نے بعض مواقع پریہ تعلّی آمیز بات بھی کہی کہ یہ سورت مجھے ' عطا''کردگ گئی ہے۔ فللّٰہ الحمدُ والمنّة

واضح رہے کہ میرا دعویٰ مفسر قرآن ہونے کا ہرگز نہیں ہے۔ البتہ میں نے مدر سِ
قرآن کی حیثیت میں ضرور خدمت سرانجام دی ہے۔ البندااس سورہ مبار کہ کے بھی جو دروس
میں نے دیے انہیں بعض احباب نے آڈیو کیسٹ کی ٹیپ سے صفحہ قرطاس پر نتقل کیا۔ اور
اب وہی دروس کتا بی صورت میں ہدیۂ ناظرین کیے جارہے ہیں۔ اب اگراس کے ذریعے
کسی قاری کا قلبی و ذہنی رابطاس سورہ مبار کہ سے قائم ہوجائے تو بس یہی میر ااصلی مطلوب
ادرآخری مقصود ہے۔

جوصا حب علم حضرات اس کتاب کا مطالعه کریں اگران کے علم میں میری کوئی غلطی آئے تووہ مجھے اس ہے مطلع فر مائیں' میں ممنون اور مشکر ہوں گا۔ فقط

خاکسار اس**راراحمد**عفی عنه لا ہور: ۱۰رجون ۴۰۰۵ء

#### بابِ اوّل مشتمل بر

# چنارتمهبری امور خصوصاً نظم قرآن کے حوالے سے!

نحملة ونصلى على رَسولهِ الكريم ..... امَّا بَعل: اعوذ بالله من الشَّيطن الرَّجيم بسُمِ اللهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيم

اس سے قبل کہ ہم اس سورہ مبارکہ کا سلسلہ وار لفظ بہ لفظ مطالعہ شروع کریں 'حسب معمول چند تمہیدی امور کی طرف توجہ دلانی ضروری ہے۔ سب سے پہلی بات یہ کہ صحف میں اس سورہ مبارکہ کا مقام کیا ہے۔ ایک جملے میں تو یہ کہا جا سکتا ہے کہ قرآن کیم کی سورتوں کے کمی ومدنی سورتوں پر شتمل جوسات گروپ ہیں 'ان میں سے چھٹے گروپ کی مدنی سورتوں میں او لین اور جامع ترین سورة ، سورة الحدید ہے۔ لیکن اس ایک جملے کی کسی قدر وضاحت کی ضرورت ہے۔

## سورتوں کی گروپ بندی

یہ بات تومنق علیہ ہے کہ قرآن کیم کی سورتیں تعداد میں ۱۱۲ ہیں۔ یہ ۱۱۳ سورتیں دو طرح کے گروپس میں تقسیم کی گئی ہیں۔ایک تقسیم تو وہ ہے جو قدیم ہے دویز بوگ اور دویر صحابہ اللہ سے اس تقسیم کاذکر موجود ہے۔ یہ قرآن مجید کی سورتوں کی سات منزلوں یا سات احزاب میں تقسیم ہے 'جبہ مختلف گروپس میں قرآن کیم کی سورتوں کی ایک تقسیم اور ہے جس کی طرف قرآن میں تدبر کرنے والے بعض حضرات کی توجہ ماضی قریب ہی میں منعطف ہوئی ہے اور وہ یہ ہے کہ تی اور مدنی سورتوں کے بھی قرآن مجید میں سات گروپس ہیں۔ یہ توسب کو معلوم ہے کہ ایسا نہیں ہے کہ قرآن کیم میں پہلے تمام کی سورتیں اور پھرتمام مدنی سورتیں کو معلوم ہے کہ ایسا نہیں ہے کہ قرآن کیم میں پہلے تمام کی سورتیں اور پھرتمام مدنی سورتیں

• باب هفتم ----- ﴿آیت۲۵﴾ قرآن علیم کی عظیم ترین' انقلابی' آیت الله کی خطیم ترین' انقلابی' آیت ارسال رُسل اور انزال کتاب ومیزان کی غرض وغایت: قیام عدل وقسط

بابه هشتم — ﴿آیات۲۶۳۲﴾
 ترکِ دنیا ور مبانیت کی نفی ۔ ((در نیا ور مبانیت کی فی ۔ ((در نیا ور فوز وفلاح کی واحدراہ: اتباع محمد عُلْشِیْهُ
 نجات اور فوز وفلاح کی واحدراہ: اتباع محمد عُلْشِیْهُ

آگئی ہوں'یااس کے برعکس پہلے تمام مدنی سورتوں کو جمع کرلیا گیا ہواور پھرتمام کمی سورتوں کو جمع کرلیا گیا ہو۔اگر چہ بعض اعتبارات سے میتر تیب تو نظر آتی ہے کہ طویل سورتیں پہلے ہیں اور چھوٹی سورتیں بعد میں ہیں'لیکن اس میں بھی کوئی معین قاعدہ کلیے نہیں ہے' بلکہ مختلف مقامات پر فرق و تفاوت نظر آتا ہے۔ تواب میکی اور مدنی سورتوں کے جو مختلف گروپس بنتے ہیں ان پر جب غور کیا گیا تو معلوم ہوا کہ ہیکھی تعداد میں سات ہی ہیں۔

جہاں تک سات مزلوں یا سات احزاب کا تعلق ہے وہ گویا تجم کے اعتبار سے پور بے قرآن کر لینا چا ہتا ہوئو آن کر لینا چا ہتا ہوئو ہوں کے جوش میں جم کوسات حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے کہ جوش میں ہم بھتے میں جم میں کا التزام کرتے تھے 'تو جیسا کہ بہت سے صحابہ ڈوائش کے بارے میں معلوم ہے کہ وہ اس کا التزام کرتے تھے 'تو سہولت رہے کہ ہرروز اگرا کی حزب یا ایک منزل کی تلاوت ہوتی رہے تو ایک بھتے میں قرآن مجید ختم ہوجائے۔ اس تقسیم میں چونکہ سورتوں کو پورا پورا شامل کیا گیا ہے اس لیے یہ سمات منزلیں جم میں بالکل مساوی نہیں ہیں۔ پہلی منزل سوایا نج پاروں کی ہے 'باقی ہرمنزل کم وبیش چار پاروں پر شتمل ہے۔ اس تقسیم میں چونکہ سورتوں کی فصیلیں نہیں تو ڈی گئیں لہذا کچھفرق و تفاوت ہے۔ البتہ دَورِ نبوی کی اس تقسیم میں ایک حسن نظر آتا ہے کہ سورة الفاتحہ کے بعد پہلی منزل میں تین سورتیں' دوسری منزل میں پانچ میں میں گیارہ اور چھٹی منزل میں تیرہ سورتیں ہیں' جبکہ ساتویں منزل' دخز ب میں نو' پانچویں میں گیارہ اور چھٹی منزل میں تیرہ سورتیں ہیں' جبکہ ساتویں منزل' دخز ب منصل' کہلاتی ہے جو ۱۵ سورتوں پر شتمل ہے۔

اس تقسیم سے معلوم ہوتا ہے کہ دورِ نبوی میں سورتوں کو ایک وحدت کی حیثیت سے برقر ارر کھنے کی طرف بڑی توجہ بھی اور سورتوں کا توڑنا پہند یدہ نہیں تھا۔ اِس وقت جو ہمیں قر آن مجید تمیں پاروں میں منقسم نظر آتا ہے جنہیں 'سی پارے' (تمیں ٹکڑے) کہا جاتا ہے' یہ دورِ صحابہ کی شے نہیں ہے' بلکہ بعد کی تقسیم ہے۔ جب مسلمانوں میں تلاوت کا ذوق و شوق کم ہوگیا اور مسلمانوں نے سمجھا کہ اگر ہر مہینے ایک قر آن مجید ختم کر لیا جائے تب بھی بڑی بات ہے تو غالباً کسی مصحف کے صفحات گن کر اسے تمیں حصوں میں تقسیم کر دیا گیا۔ اور جو نکہ یہ بعد کا کام ہے لہذا اس تقسیم میں دورِ نبوی اور دورِ صحابہ والاحسن برقر ار نہیں رہ سکا اور

سورتوں کی فصیلیں ٹوٹ گئی ہیں 'بلکہ ایسا بھی ہوا ہے کہ ایک سورت کی ایک آیت ایک پارے میں چلی گئی ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ سورۃ الحجر (یارہ۱۳+۱۳) کے ساتھ بیجاد شہوا ہے۔

سات احزاب کے علاوہ قر آن حکیم کی سورتوں کی ایک گروپ بندی اور بھی ہے۔ قرآن مجيد ميں ہميں كى اور مدنى سورتيں گذيڈ نظرآ تى ہيں'ليكن ان ميں بڑى معنويت ينہاں ہے۔ چنانچایک ترتیب میں آنے والی می اور مدنی سورتوں کو جع کر کے اگر گروب بندی کی جائے تو اس طرح بھی سات گروپ وجود میں آتے ہیں۔اس طرح سے وجود میں آنے والے ہرگروپ کا آغاز ایک یاایک سے زائد کمی سورتوں سے ہوتا ہے اور اختتام ایک یاایک ے زائد مدنی سورتوں پر۔ بیگروپ بندی معنوی لحاظ سے ہے چنانچواس میں حجم کالحاظ نہیں ہے۔کوئی گروپ بہت طویل ہے اورکوئی بہت مختصر کیکن اگر بنظر غائر دیکھا جائے تو پیمعلوم ہوتا ہے کہ مکی اور مدنی سورتوں کے اجتماع سے وجود میں آنے والے ہر گروپ کا کوئی ایک مرکزی مضمون ہوتا ہے جسے اس گروپ میں شامل مکی اور مدنی سورتیں مل کر مکمل کرتی ہیں۔اس مضمون کا ایک رُخ اس گروپ کی مکی سورتوں میں بیان ہوتا ہے تو دوسرا رُخ اس گروپ کی مدنی سورتوں کے ذریعے سامنے آتا ہے۔ یوں دونوں مل کراُس مضمون کی تکمیل کرتے ہیں۔ پہلے اور آخری گروب میں ایک عجیب عکسی (reciprocal) نسبت ہے کہ پہلے گروپ میں مکی سورت صرف ایک ہے کیعنی سور و فاتحہ جونہایت مختصر سور ق ہے اور گل سات آیات پر مشتمل ہے جبکہ مدنی سورتیں جارہیں جو بہت طویل ہیں اور تقریباً سات یاروں پر پھیلی ہوئی ہیں' یعنی البقرۃ' آل عمران' النساء اور المائدۃ۔اس کے بالکل برعکس ہے آخری گروپ جوآ خری دو پارول پرمحیط ہے۔اس کا آغاز سورۃ الملک سے ہوتا ہے اورتقریباً بیہ پورے دونوں پارے مکی سورتوں پر ہی مشتمل ہیں صرف آخر میں چھوٹی چھوٹی چند سورتیں ، مدنی ہیں۔ بیتو تھامعاملہ پہلے اور آخری گروپ کا ٔ درمیانی گرویوں میں بھی بڑا توازن نظر

دوسرا گروپ اور آخری سے دوسرالعنی چھٹا گروپ اس پہلو سے نہایت متوازن ہیں

کہ ان میں کمی اور مدنی سورتوں کا تناسب تعداد اور جم کے اعتبار سے قریباً مساوی ہے۔
چنانچد دوسر کے گروپ میں الانعام اور الاعراف مکیات ہیں جبکہ الانفال اور التوبة مدنیات۔
جبکہ چھٹے گروپ میں سات سورتیں مکی ہیں جو تقریباً کیک پارے یا اس سے قدر سے زائد پر
چھٹی ہوئی ہیں اور دس سورتیں مدنی ہیں جو جم کے اعتبار سے تقریباً سواپارہ بنتی ہیں۔ گویا کہ
وہی توازن جو دوسر کے گروپ میں تھا یہاں چھٹے گروپ میں بھی موجود ہے۔ اس گروپ
کے بارے میں یہ بات بڑی نمایاں ہے کہ اس کی مکیات فصاحت و بلاغت ترکیب الفاظ
اور صوتی آ ہنگ (rhythm) کے اعتبار سے قرآن مجید میں منفر دمقام اور نمایاں مرتبے کی
عامل ہیں کیعن سورة الذاریات سورة الفار سورة القرئسورة الحمٰن اور
سورة الواقعہ۔ چنانچہ ان میں ایک سورة وہ بھی ہے کینی سورة الرحٰن جسے نبی اکرم سائٹیا ہے کے
سورة الواقعہ۔ چنانچہ ان میں ایک سورة وہ بھی ہے کینی سورة الرحٰن جسے نبی اکرم سائٹی ہے کہ اس کی دوس القرآن ' بعنی قرآن کی دائین قرار دیا ہے۔ گویا لفظی اور ادبی اعتبار سے قرآن مجید

کاحسین ترین صقہ یہی ہے جو اِس گروپ کی مکیات پر شتمل ہے۔
اس گروپ کی مدنیات بھی دواعتبارات سے نمایاں مقام ومر تبہ کی حامل ہیں۔ایک تو
اس پہلو سے کہ مدنی سورتوں کا اتنا ہڑا اکھ قرآن کیم میں اور کہیں نہیں ہے اور دوسرے اس
پہلو سے کہ ان سورتوں میں اہم مضامین کے خلا صے آگئے ہیں جن کی ہمارے نقطہ نگاہ سے
بڑی اہمیت ہے۔قرآن مجید کے بہت سے اہم موضوعات بالخصوص وہ کہ جومسلمانوں سے
بڑی اہمیت ہے۔قرآن مجید کے بہت سے اہم موضوعات بالخصوص وہ کہ جومسلمانوں سے
بیشیت اُمت مسلمہ متعلق ہیں اور جوطویل کی اور مدنی سورتوں میں تفصیل کے ساتھ آئے
ہیں ان سب کے خلا صے گویاان دس چھوٹی سورتوں کی شکل میں ہمیں عطا کر دیے گئے ہیں۔
ہیں وجہ ہے کہ ان دس میں سے چھسورتیں ہمارے اس منتخب نصاب میں شامل ہیں جن میں
سورة التخابن اور سورة التحریم 'جبہ چھٹی سورة (الحدید) ہمارے زیر مطالعہ ہے۔
سورة التخابن اور سورة التحریم 'جبہ چھٹی سورة (الحدید) ہمارے زیر مطالعہ ہے۔

ان دس سورتوں میں سے پانچ کی اضافی امتیازی شان سے ہے کہ ان کا آغاز سینج باری تعالیٰ کے ذکر سے ہوتا ہے ﴿ سَبَّحَ لِللّٰهِ ﴾ یا ﴿ بُسَبِّحُ لِللّٰهِ ﴾ کے الفاظِ مبارکہ سے۔ چنانچہ ان کے لیے ایک مجموعی نام' المُسَبِّحات' اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ الل

سورة الحشر'سورة الصّف' سورة الجمعة اورسورة التغابن بين جن ميں سوائے سورة الحشر کے بقيہ چاروں سورتيں ہمارے اس منتخب نصاب ميں شامل ہيں۔

# سورة الحديد - أم المُسَبِّحات

اس گروپ کی پہلی سورۃ الحدید ہے جواس سلسلۂ سُورکی طویل ترین سورۃ ہے اور چاررکوعوں میں پھیلی ہوئی ہے جبکہ بقیہ نوسورتوں میں سے دوسورتیں تین تین رکوعوں کی بیں اور باقی سات دودو رکوعوں پر شتمل ہیں۔ سورۃ الحدید کواس پہلو سے اس گروپ کی جامع ترین سورۃ قراردیا جاسکتا ہے کہ بیائ تمام مضامین کواپنے دامن میں سمیٹے ہوئے ہے جامع ترین سورتوں میں الگ الگ زیر بحث آئے ہیں۔ اس اعتبار سے اگر اسے '' اور ایک الگ زیر بحث آئے ہیں۔ اس اعتبار سے اگر اسے '' اور ایک الگ ویر بحث آئے ہیں۔ اس اعتبار سے اگر اسے '' اور بین علام نے تو بات غلط نہ ہوگی۔ حقیقت یہ ہے کہ اُمت کے نام قرآن کا جو بینام ہے یادوسر کے نظوں میں قرآن کی میم جو کچھا اُمت محمد علی صاحبہا الصلوۃ والسلام سے بینام ہے اُس کا خلاصہ اس ایک سورۂ مبار کہ میں پورے طور پر موجود بحثیت اُمت کہنا چاہتا ہے' اس کا خلاصہ اس ایک سورۂ مبار کہ میں پورے طور پر موجود ہے۔

## سورة الحديد كےمضامين كا اجمالي تجزيه

اس سورہ مبارکہ کے مضامین کا تجزیہ اصلاً تو سلسلہ وار درس میں آئے گا' تاہم آغاز میں اس کے مضامین کا ایک اجمالی تجزیر آپ کے سامنے رکھ رہا ہوں۔

اس کا پہلاحصہ چھ آیات پر شمل ہے۔ ذات وصفاتِ باری تعالیٰ کے بیان پریہ چھ آیت میر علم کی حد تک قر آن حکیم کا جامع ترین مقام ہے۔ اور یہی وہ اصل علم ہے جس کو ''العلم'' کہا جائے گا'اس لیے کہ دین کی جڑ بنیا دائیان ہے اور ہم حقیقتِ ایمان پر بڑی مفصل بحثیں کر چکے ہیں۔ (') اگر چہ ایمانیات میں تعدّ د ہے'اللّٰہ پر ایمان' آخرت پر ایمان' مرسالت پر ایمان' کتابوں پر ایمان' فرشتوں پر ایمان' لیکن اصل ایمان ''ایمان باللّٰہ' ہے۔ اس لیے ایمان مجمل میں صرف ایمان باللّٰہ' ہی کا ذکر ہے:

" آمَنْتُ بِاللَّهِ كَمَا هُوَ بِأَسْمَائِهِ وَصِفَاتِهِ وَقَبِلْتُ جَمِيْعَ أَحْكَامِهِ

(1) جو اب ' حقیقت ایمان' کے نام سے کتابی شکل میں شائع ہوچکی ہیں۔

إِقْرَارٌ بِاللِّسَانِ وَتَصْدِيْقٌ بِالْقَلْبِ"\_

چنانچہ مجملاً ایمان نام ہے آیمان باللہ کا۔اورایمان باللہ کا خلاصہ کیا ہے؟اللہ کی معرفت!اور اس کی معرفت ذات وصفات کے حوالے سے ہوگی۔ جامعیت کے اعتبار سے اور فہم وشعور کی اعلیٰ ترین سطح (Highest level of consciousness) پر ذات وصفاتِ باری تعالیٰ کا بیان ان چھ آیات میں ہے جو سورۃ الحدید کے شروع میں وار د ہوئی ہیں۔اس کی کچھ جھلک ہمیں سورۃ التغابن میں ملتی ہے کچھ جھلک مکی سورتوں میں اور پھر سورۃ الشور کی میں میں جامع ترین اور بلندترین بحث ان چھ آیتوں میں ہے۔

سورة الحديد كا دوسرا حصه پانچ آيات (٢ تا١١) پرمشتمل ہے۔ يہاں بھی جامعيت كى انتها ہے كہ دين كے گل تقاضے صرف دوالفاظ 'ايمان' اور' إنفاق' كے حوالے ہے آگئے ہيں:

﴿ امِنُوا بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَانْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخْلَفِيْنَ فِيهِ ﴿ فَالْمِنُوا مِنْكُمْ وَانْفَقُوا لَهُمْ اَجْرٌ كَبِيرٌ ﴿ كَاللّٰهِ اللّٰهِ اللَّهِ اللَّالَّالَّةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّا الللَّهِ

لعنی اگرتم ید دونوں تقاضے پورے کرتے ہوتو تمہارے لیے اجر کبیر ہے۔ اور اگرنہیں کرتے ہوتو تمہارے لیے اجر کبیر ہے۔ اور اگرنہیں کرتے ہوتو تھہار نے کہ: ﴿وَمَالَكُمْ لَا تُوْمِنُونَ ہُونَ كُلُو اللہ ﴿ وَمَالِكُمْ لَا تُوْمِنُونَ لِللّٰهِ ﴾ ''تہمیں کیا ہوگیا ہے کہ تم اللہ پرایمان نہیں رکھتے!'' کیوں تمہارااعتا داور تو کل اللہ کی ذات پر قائم نہیں ہے؟ ﴿وَمَالَكُمْ اللّٰ تُونُفِقُوا فِی سَبِیلِ اللّٰهِ ﴾ ''تہمیں کیا ہوگیا ہے کہ اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے!''تم اپنا مال اللہ کے راستے میں کیوں نہیں کھیاتے' کیوں نہیں لگاتے؟

تیسراحصہ چارآیات (۱۲ تا ۱۵) پر شتمل ہے جس میں اس تقسیم کا نقشہ کھینچا گیا ہے جو میدانِ حشر میں ہوجائے گی۔ جن لوگوں نے بھی اس معاملے (ایمان اورانفاق) میں گریز کی راہ اختیار کی تھی وہ منافق قرار پائیں گے اور اہل ایمان سے اس طرح الگ کر دیے جائیں گے جیسے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی علیحدہ کر دیا جاتا ہے۔میدانِ حشر میں ایک خاص مرحلہ ایبا ہے کہ جس میں مؤمنین صادقین اور منافقین میں تقسیم ہوجائے گی۔ایک

تقسیم تو مسلمان اور کا فرکی ہے جبکہ ایمان کا دعویٰ کرنے والوں میں پھر تفریق ہوگی کہون مؤمنین صادقین ہیں اور کون منافقین! مؤمنین صادقین کواُن کے قلبی ایمان کی گہرائی کی نسبت سے نورعطا کیا جائے گا' جوکسی کو کم اورکسی کوزیادہ ملے گا۔حضور مُلَاثَیْنِ نے خبر دی ہے کہ اس نور میں اتنا فرق و تفاوت ہوگا کہ کسی کوا تنا نور ملے گا کہ جیسے اس کی روشنی مدینه منورہ سے صنعاء تک پہنچ جائے اورکسی کواتنا نور ملے گا کہ جس سے صرف اس کے قدموں کے آگے روشنی ہو جائے۔اس کی سادہ سی مثال ٹارچ کی ہے۔اگر اندھیری رات میں آ پ کسی پگڈنڈی پر چل رہے ہوں اور آپ کے ہاتھ میں چھوٹی سی ٹارچ ہوتو وہ بھی بہت بڑی نعت ہے۔اوراس روز جونو رانبیاءِ کرام علیہم السلام کو ملے گایا حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ کو عطا ہوگا اُس کا تو کیا ہی کہنا ہے! ظاہر ہے کہاس نور میں اور ایک عام مسلمان کے نور میں بہت فرق وتفاوت ہوگا۔ بہر حال جن کے دلوں میں کچھ بھی ایمان ہوگا وہ ایک طرف اور جو ایمان سے بالکل خالی ہوں گے کیعنی منافق وہ دوسری طرف ہو جائیں گے اور ان کے درمیان ایک دیوار حائل کر دی جائے گی۔ پھراسی ضمن میں نفاق کی حقیقت اور نفاق کے مختلف مراحل بھی اسی حصے میں بیان ہوئے ہیں کہ کیسے بیمرض آ گے بڑھتا ہے۔اس شمن میں بہجامع ترین مقام ہے۔

سورہ مبارکہ کا چوتھا حصّہ بھی چار آیات (۱۲ تا ۱۹) پر شتمل ہے۔ اس میں اصلاح کی ترغیب دی گئی ہے اور حوصلہ افزائی کی گئی ہے کہ اگرتم اپنے باطن میں جھا نکواور محسوس کرو کہ ایمانِ حقیقی موجود نہیں ہے تو بھی گھبراؤ نہیں ابھی مہلت ہے کمر ہمت کسوا وراصلاح احوال کی کوشش کرو۔ اس کے لیے راستہ اور طریقہ بھی بتا دیا گیا۔ یوں شجھئے کہ ان چند آیات میں ''سلوکِ قر آنی'' جامعیت کے ساتھ بیان کر دیا گیا ہے۔

بھر پانچواں حسّہ پانچ آیات (۲۰ تا ۲۲) پر شمل ہے۔اس جصے میں حیاتِ دُنیوی اور حیاتِ اُن نیوی اور حیاتِ اُن کے ان تعلق مراحل لیعنی بجین اس کے بعد نوجوانی اور پھر جوانی کا دَور' پھر ادھیڑ عمر اور پھر بڑھا پا'ان کو بڑی خوبصورت مثیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ ہر انسان کو بہر حال ان مراحل سے گزر کر لامحالہ قبر میں جااتر نا ہے۔ یہ

اس سورہ مبارکہ کا ساتواں اور آخری ھتہ چار آیات (۲۶ تا۲۹) پر شتمل ہے۔اس ھے میں جہاد وقال اور انقلاب کے این گلامکس یعنی رہبانیت کا ذکر ہے۔
میں کھٹکتا ہوں دلِ بیز داں میں کا نٹے کی طرح
تو فقط اللہ ہو اللہ ہو اللہ ہو!

اس رہبانیت کی نفی بھی کر دی گئی ہے کہ اگر چہ کچھ نیک دل لوگ اِدھرراغب ہوجاتے ہیں لیکن درحقیقت وہ راستہ جس پر اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ اس کے وفادار بندے چلیں' وہ رہبانیت کاراستنہیں ہے۔

## سورة الحديد سے ميري ذہنی وقلبی مناسبت

اس سورہ مبارکہ کے بارے میں اپنا ایک تأثر تحدیثِ نعمت کے طور پرعرض کررہا ہوں کہ بالکل آغاز میں جبکہ ابھی میں اپنا ایک تأثر تحدیثِ نعمت کے طور پرعرض کررہا تھا' اللہ تعالیٰ نے مجھے اس سورہ مبارکہ کے حوالے سے خصوصی انشراح عطافر مایا تھا اور اس سے مجھے ایک خصوصی ذہنی وقلبی نسبت اور مناسبت عطافر مادی تھی۔ یہ میں ۵۷۔ ۱۹۵۲ء کی بات کررہا ہوں۔ اس وقت سے میں مختلف مواقع پر اس کے دروس دیتارہا ہوں۔

1900ء کا ذکر ہے کہ میں نے کراچی کی ایک محفل میں سورۃ الحدید کا درس دیا۔ اس محفل میں میرے اعرق ہیں سے ایک صاحب موجود تھے جو مجھ سے عمر میں ہڑے ہیں ان کی جماعت اسلامی کی رکنیت قبل از تقسیم ہند سے ہے۔ اس سے پہلے وہ علماء دیو بند میں سے خاص طور پر تھانوی حلقے سے وابسۃ تھے۔ گویا کہ فہ بھی اور دینی مزاج شروع سے ہے۔ انہوں نے جب میرا درس سنا تو اُس وقت کہا تھا کہ آپ کو اللہ نے قر آن مجید کے ساتھ جو مناسبت عطا کی ہے اس کے پیش نظر آپ میڈ یکل پر سیٹس اور دوسر سے سارے دھندے جھوڑیں اور اب صرف دین کے پڑھنے اور پڑھانے میں لگ جا کیں آپ کے سارے اخراجات میرے ذمہ رہیں گے۔ بہر حال میں نے تو اس بات کو اُس وقت ہنس کر ٹال دیا تھا، لیکن میں رہے بھی جا نتا ہوں کہ اصل میں انسان کوقر آن مجید کی جو فحت سے ملتی ہے وہ محفن

زندگی ان مراحل ہے گزر کر بہر حال ختم ہو جائے گی اور ایک ابدی زندگی آخرت کی ہے ' جس میں انسان کو دوانجاموں میں ہے کسی ایک انجام سے دوحیار ہونا ہے۔اس اعتبار سے حیاتِ دُنیوی اورحیاتِ اُخروی کا تقابل آگیا۔اور پھریہ کہ حیاتِ دُنیوی میں انسان کو جو پچھ مصائب اورنا گوار حالات سے سابقہ پیش آتا ہے اس کی اصل حقیقت کھول کر دکھائی گئی۔ اس سورهٔ مبارکه کا چھٹاھے۔ صرف ایک آیت پر مشتمل ہے اور وہ ہے آیت ۲۵ ،جس کے بارے میں میرای قول بہت سے احباب کے علم میں پہلے سے ہوگا کہ پوری دنیا کے تمام انقلابي لشريج مين اتنا ' عريان' انقلابي جمله آپ كونهين مل سكتا جوسورة الحديد كي اس آيت میں ہے۔ یہاں اس انقلا بے عظیم اور اس کے تمام مراحل کا ذکر ہے جوقر آن بریا کرنا جا ہتا ہے۔ ہم نے انبیاء کو بھیجا' کتابیں نازل کیں'شریعت اتاری اور پھریہ میزان نازل فرمائی' آ خرکس لیے؟اس لیے تا کہ عدل اور انصاف قائم ہو۔اب عدل وانصاف کو قائم کرنے کے لیے انقلاب لا نابڑے گا۔اس کے لیے جہال ترغیب ہے تشویق ہے وعوت ہے تعلیم ہے وہاں او ہے کی طاقت بھی استعمال کرنی پڑے گی۔ ﴿ وَأَنْزَكْنَا الْحَدِیْدَ ﴾ ''اور ہم نے او ہا بھی اتارا''۔اسی آیت کے حوالے سے اس سورت کا نام سورۃ الحدید ہے۔طافت کے بغیر تجھی بھی نظام نہیں بدلا کرتا۔اس کے بغیرعدل وانصاف قائم نہیں ہوسکتا۔ طاقت استعال کرنی پڑتی ہے ٔ جانیں دینی پڑتی ہیں۔اور درحقیقت الله تعالیٰ اپنے ان جان ثار بندوں کا امتحان لے رہا ہے جوایمان کے دعوے دار ہیں کہ آیا وہ اس نظام عدل وقسط کو قائم کرنے کے لیےاپنی جانیں تھیلی پرر کھ کراورلوہے کی قوت ہاتھ میں لے کرمیدان میں آتے ہیں یا نہیں! کوئی گلی لیٹی رکھے بغیر بات بالکل واضح کردی گئی کہ انقلا بی عمل میں لوہے کی طاقت بھی استعال کرنی پڑے گی'اس کے بغیر vested interest مجھی بھی جگہ چھوڑنے کو تیار نہیں ہوتا۔ بہت کم لوگ ایسے ہوتے ہیں جو دلیل سے قائل ہوجاتے ہیں۔ ایسے سلیم الفطرت لوگ ہر معاشرے اور ہر طبقے میں ہوتے ہیں' لیکن بحثیت مجموی ہر نظام میں مستكبرين اورمترفين پرشتمل جومراعات يافته طبقه ہوتا ہے وہ کسی صورت اپنی جگہ چھوڑنے کو تیارنہیں ہوتا'اس کے لیے طاقت کا استعال لازمی ہے۔

پڑھنے پڑھانے سے نہیں ملتی' بلکہ اللہ تعالیٰ نے انسان کوتر آن حکیم کی جوتھوڑی بہت سمجھ دے دی ہواُس پروہ عمل کرر ہا ہوتو پھراس پر مزید دروازے کھلتے ہیں اور فہم قرآن کے پچھ اور پہلومنکشف ہوتے ہیں' پھرآ دمی جب اپنے عمل میں اضافہ کرتا ہے تو پھر اور چیزیں سامنے آتی ہیں۔اس طرح یہ درجہ بدرجہ انکشاف ہوتا ہے۔

مولا نامودودی مرحوم نے تفہیم القرآن کے مقدمہ میں بڑی پیاری بات کھی ہے کہ قرآن مجیدالی کتاب نہیں ہے جسکوئی شخصا پی لا بھریری میں آرام کری پر بیٹھ کر لغت کی کتاب نہیں ہے جسکوئی شخصا پی لا بھریری میں آرام کری پر بیٹھ کر لغت کی کتابوں اور ریفرنس بکس کی مدد سے سمجھ لے۔ قرآن اپنے آپ کو اس طور سے reveal کرتا ہی نہیں۔ وہ تو آپ کوجس جدوجہد میں لگانا چا ہتا ہے اس میں آپ بالفعل لگ جائے اوراس کا درس بھی دیتے لگ جائے اوراس کا درس بھی دیتے مضامین کا درہے تو واقعہ بیہ ہے کہ رفتہ رفتہ پھر بیگر ہیں کھلتی چلی جاتی ہیں اور نئے نئے مضامین کا انکشان ہوتا ہے۔ گویا،

آتے ہیں غیب سے میہ مضامیں خیال میں غالب صریر خامہ نوائے سروش ہے!

میرے بہت سے احباب نے بار ہا مجھ سے کہا ہے کہ آپ قرآن مجید کی تفسیر کھیں۔
میں نے ان سے صاف صاف کہا ہے کہ میرا بید مقام ہی نہیں ہے۔ آج بھی میں سمجھتا ہوں
کہ میرا بید مقام نہیں ہے۔ البتہ سورۃ الحدید کے بارے میں میرے دل میں ایک آرز و پوشیدہ
ہے کہ بھی اللہ تعالی موقع دے دی ق میں اس سورہ مبار کہ کے مضامین کو اور جو بھی اس کے
مختلف حقائق و دقائق مجھ پر منکشف ہوئے ہیں ، قلم بند کر دوں۔ آپ بھی دعا کریں اللہ تعالی
مختلف حقائق و دقائق مجھ پر منکشف ہوئے ہیں ، قلم بند کر دوں۔ آپ بھی دعا کریں اللہ تعالی
مختلف کی تو فیق عطافر مائیں!

تمہیدی امور میں ہے آخری بات بیکہ مجھے اس سور ہُ مبار کہ کے درس کے آغاز کے موقع پرایک خوف بھی محسوس ہور ہا ہے اور بیخوف دواعتبارات سے ہے ایک تو طوالت کا خوف ہے کہ ہوسکتا ہے بات بڑھتی چلی جائے۔ میں حتی الامکان کوشش کروں گا کہ بات ایک حد تک رہے اور میری کوشش یہی ہوگی کہ بارہ نشستوں میں اس سورہ مبارکہ کی تکمیل ہو

جائے کیکن میں اس کا یقین نہیں رکھتا 'اللہ تعالیٰ جو چاہے گاوہی ہوگا۔مزید برآ ل مجھ پراس کی عظمت کا رعب بھی ہے خاص طور پراس کے پہلے جھے کو بیان کرنا واقعتاً آسان کا منہیں ہے۔آپ دعا فرما کیں کہ اللہ تعالیٰ انشراح عطا فرما کیں! اب ہم اس سورہ مبارکہ کا سلسلہ وار درس شروع کررہے ہیں۔

(A) (A) (A

#### **بابِ دوم** مشتمل بر

# اعوذ بالله من الشَّيطن الرَّجيم بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

﴿سَبُّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمِ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ عَ يُحْيَ وَيُمِيتُ وَهُو عَلَى كُلَّ شَي ءٍ قَدِيرُ ﴿ هُوَ الْأُوَّالُ وَالْاخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ۚ وَهُوَ بِكُلَّ شَيْءِ عَلِيمٌ ﴿ هُوَالَّذِي خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيَّام ثُمَّ اسْتُوى عَلَى الْعُرْشِ الْعُرْشِ الْعُرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِحُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا وَمَا يُنْزِلُ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَغُرُجُ فِيْهَا ۖ وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ لَهُ مُلُكُ السَّمُوٰتِ وَالْآرُضِ ۖ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ يُولِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلُ وَهُوَ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِيُ

سورة الحديد كى پہلى چيرآيات جن ميں

# ذات وصفات بارى تعالى

کابیان جامع ترین انداز اور بلندترین علمی اور فلسفیانه سطح پر وارد ہواہے

# بہلی آیت۔ تنبیج باری تعالی کامفہوم

۔ سورۃ الحدید کا پہلا حصہ ابتدائی چھآیات برشتمل ہے۔اس سورۂ مبارکہ کا آغاز اِن يُرشكوه الفاظِ مباركه عيه وتاب: ﴿ سَبَّحَ لِللَّهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ( وتسبيح بيان کرتی ہے اللہ کی ہروہ شے جوآ سانوں اور زمین میں ہے''۔اس کا پہلا لفظ 'نسبیّے''ہے۔ اس لفظ بر گفتگوا گرچه سورة الصّف 'سورة الجمعه اور سورة التغابن کے شمن میں ہو چکی ہے' لیکن بہر حال اب جبکہ ہم اس کا مطالعہ کررہے ہیں تو میں تیزی کے ساتھ چند باتیں دہرادینا عاہتا ہوں۔اس کا ترجمہ ہم کرتے ہیں''اللہ کی شیچ کرتی ہے' یا کی بیان کرتی ہے ہرشے جو آسان اور زمین میں ہے' ۔لیکن جان لینا جا ہے کہ لغوی طور پر لفظ ''سبّے'' کامفہوم کیا ہے! سَبّع يَسْبَعُ عربي زبان ميں آتا ہے كسى شے كے تير نے كے ليے۔ تيرناياني ميں بھى ہوسکتا ہے' ہوا میں بھی اور خلا میں بھی ۔ یعنی کوئی شے اپنی سطح پر برقر ارر ہے' نیچے نہ گرے۔ اگر یانی کی سطح پر ہے تو گویا کہ وہ تیررہی ہے'اگرینچے جائے گی تو ڈوب جائے گی۔اسی طرح کوئی شے اگرخلامیں یا فضامیں حرکت کررہی ہے کیکن اپنے مدار پر برقر ارہے اپنی سطح پر قائم ہے تو یہ ہے سَبَحَ یَسْبَحُ لِعِن تیرنا۔ یعل لازم ہے۔اس سے باب تفعیل میں "سَبّح یستے "آتا ہے' یعنی کسی شے کو تیرانا۔ یہاں پراب بیغل متعدی بن گیا۔ کسی شے کواس کی اصل جگه پراس کی سطی پر برقر اررکھنا'اسے نیچے نہ گرانایا نیچے نہ گرنے دینا۔ یہاس لفظ کا لغوی

الله کی تبیع کے کیامعنی ہیں؟ الله کا جومقام بلند ہے اسے اس پر برقر اررکھا جائے۔ کوئی ایسا تصوراً س کی ذات یا صفات کے ساتھ شامل نہ ہوجائے جواً س کے شایانِ شان نہ ہواور اس کے مقام سے فروتر ہو۔ اللہ کواس کے اصل مقام رفیع پر برقر اررکھنا اللہ کی تبیج ہے۔ اس کو اب ہم اس طور سے بیان کرتے ہیں کہ تبیج سے مرادیہ کہنا ہے کہ اللہ پاک ہے اوفع ہے ہر عیب سے مبر اسے منز ہے ہے نہاں میں کسی اعتبار سے کوئی عیب ہے نہ کسی لحاظ سے کوئی قص سے دفقص اور عیب میں یہ فرق ہے کہ عیب وہ شے ہے جو کہ نالیندیدہ سے اور نقص نقص ہے۔ نقص اور عیب میں یہ فرق ہے کہ عیب وہ شے ہے جو کہ نالیندیدہ سے اور نقص

صرف کمی کا نام ہے۔ نہ کسی اعتبار سے اسے کوئی احتیاج لاحق ہے جس کو ہم اپنی زبان میں کہیں گے کہ اس کی گئی کسی سے دبتی نہیں ہے وہ مستغنی ہے اس کو کسی کی کوئی احتیاج نہیں ۔ تو اس بات کا اقرار کرنا کہ اللہ تعالی ہراحتیاج سے ہرعیب سے ہرفقص سے ہرکوتا ہی سے اعلیٰ ارفع منز ہاور مبر اسے نہ تہیں ہے۔ یہ

الله کے دوسمیں ہیں۔ایک سیج قولی ہے۔جوہم کہتے ہیں سبخان الله 'سبخان الله 'سبخان الله 'سبخان الله 'سبخان الله 'سبخان رہتے کا دوسمیں ہیں۔ایک سیج قولی ہے۔ یعنی زبان سے اللہ کی پاکی کا اور اللہ کے ہراعتبار سے ایک ہستی کامل ہونے کا افر ارکرنا۔جبدایک سیج حالی ہے کہ کائنت کی ہرشے گویا اپنے وجود سے اللہ کی شبچ کررہی ہے کہ میرا خالق میرا اولین میرا ویزائنز میرا اللہ کا سبح کہ جس کے علم میں قدرت میں محمت میں کہیں کوئی کمی نہیں۔اس لیے کہ تصویر حقیقت میں اپنے مصور کے کمالِ فن یا نقصِ فن کا مُنہ بواتا شبوت ہوتی ہے۔اگراس کے فن میں کوئی کمی ہے تواس کی غمازی بھی تصویر کردے گی۔اورا گراس کا فن کمال پر ہے نقط عروج پر ہے تو بھی اس کی تصویر زبانِ حال سے بول رہی ہوگی۔ تو یک کل کنا ہے۔اس معنی میں اللہ کی تشیج کررہی ہے۔

سیج حالی کا یہ مفہوم تو بالکل سمجھ میں آ جا تا ہے کین قرآن مجید کے بعض مقامات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے ہر شے کوکوئی زبان بھی دے رکھی ہے جس سے وہ اُس کی تنہیج کر رہی ہے۔ یہ بات اگر چہ ہماری سمجھ میں نہ آئے لیکن ایک تو قرآن مجید میں صراحت سے مذکور ہے کہ جب حضرت داؤ دعلیہ السلام حمد کے ترانے اللہ پتے تھے تو اس میں پہاڑ بھی ان کے ساتھ شریک ہوجاتے تھے اور پرندے بھی شامل ہوجاتے تھے۔ یہ قرآن مجید کی نصب قطعی ہے۔ مزید برآں سورہ بنی اسرائیل کی آیت ۴۲ میں ارشاد ہے: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السَّمُونُ السَّبُعُ وَ اللَّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ و

21

سکتے''۔ تو تسییج حالی تو ہماری سمجھ میں آ رہی ہے معلوم ہوا کہ کا ننات کی ہر شے بیج قولی میں بھی مشغول ہے۔ بھی مشغول ہے۔

قرآن مجید کے ایک اور مقام سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ تو قیامت کے دن لوگوں کے اعضاء کو بھی زبان دے دے گا'اور ان کے ہاتھ'ان کے کان'ان کی آ تکھیں'ان کے اپنے اعضاء وجوارح اور ان کی اپنی کھالیس ان کے خلاف گواہی دیں گی۔ اور جب وہ کہیں گے: ﴿لِمَ شَهِدُتُمْ عَلَيْنَا ﴾''(ہمارے اپنے اعضاء ہوکر) تم ہمارے خلاف گواہی کیوں دے رہے ہو؟''تو یہ اعضاء وجوارح جوجواب دیں گے قرآن مجید میں وہ قول نقل ہوا ہے: ﴿قَالُوْ اَ اَنْطَقَنَا اللّٰهُ الَّذِی اَنْطَقَ کُلَّ شَی عِی ﴿ رَحْمَ السجدة: [۲])''وہ کہیں گے کہ آج ہمیں بھی نطق اور گویائی عطافر ما دی ہے اللہ نے جس نے ہم شے کو نطق اور گویائی عطافر ما ذی ہے اللہ نے جس نے ہم شے کو نطق اور گویائی عطافر مائی ہے'۔

یو ختلف مقامات ہیں جن کے حوالے سے معلوم ہوتا ہے کہ کا ئنات کی ہرشے کواللہ نے کوئی زبان بھی دی ہوئی ہے۔ بہتو ہم جانتے ہیں کہ حیوانات کی اپنی زبان ہے آخروہ ایک دوسر کے کواپنی بات سمجھاتے ہیں اور سمجھتے ہیں۔ آخرا یسے جانور بھی ہیں جو کالونیاں بنا کرمل جل کر رہتے ہیں' ان کا پورا نظام ہے' ان کا پورا کا پورا کا پورا ہوک (civic) سسٹم ہے' چیونٹیاں ہوں یا شہد کی مکھیاں ہوں' تو کیسے ممکن ہے کہ ان کی باہم گفتگونہ ہوتی ہو! تو اسلیم تعالی نہیں ہے اور سیج قولی بھی۔

یہاں' سبیّے'' صیغهٔ ماضی ہے۔اس کے بعد دواور سورتوں یعنی سورۃ الحشر اور سورۃ الحقی القیف میں بیلفظ اسی طرح آیا ہے لیکن پھر سلسلهٔ مُسبِّحات کی آخری دوسورتوں (الجمعہ اور التغابن) میں بیلفظ مضارع کے صیغے ''یُسبِّح'' میں ڈھل گیا۔''یُسبِّح''کالفظ ایک بار سورۃ الحشر کے اختیام پر بھی آیا ہے۔اس طرح ان سورتوں میں شبیح کا ذکر تین مرتبہ فعل مضارع میں۔

قرآن مجید' مما فی السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ ''لِین''آسانوں اور زمین میں' کے الفاظ کُل کا مُنات کی تعبیر کے لیے استعال کرتا ہے۔ہم فلسفیانہ زبان میں اس کے لیے کون و

مکال کل کا نات The Total Universé کین الفاظ استعال کریں گئیں مران مجید نے اپنا اسلوب بہت سادہ رکھا ہے کیونکہ اس کے مخاطب اوّل ایک ایسی قوم کے افراد تھے کہ جن کے ہاں پڑھنے لکھنے کا کوئی رواج نہیں تھا ، فلسفہ اور منطق توان کے لیے بہت ہی بعید شے تھی۔ اس حوالے سے قرآن نے وہ انداز اختیار کیا جو فطرت کے بالکل جریب ترین اور سادہ ترین انداز ہے۔ چنا نچہ آپ کوقر آن مجید میں کہیں کا ننات کا لفظ نہیں ملے گا ، جب بھی قرآن گل کون و مکال کہنا چاہتا ہے ''مَافِی السَّمُوٰتِ وَمَا فِی الْاَرْضِ "کے الفاظ استعال کرتا ہے' تا کہ ایک عام بدو بھی اس کو بجھ لے' لیکن اس سے مراد گل کا ننات ہے' جس کے لیے ہم اگرزیادہ فلسفیا نہ لفظ استعال کریں تو ''کون و مکال ' ہے' گل کا ننات ہے' جس کے لیے ہم اگرزیادہ فلسفیا نہ لفظ استعال کریں تو ''کون و مکال ' ہے' لیکن اس جو بھی ٹائم اینڈ سپیس کمپلیکس (Time& Space Complex) موجود ہے اس میں ہرشے اللّٰہ کی تبیع میں مشغول ہے۔

#### اختيارٍ مطلق اورحكمتِ كامله ْ

آیت کے آخری گرے پرغور کیجے: ﴿وَهُو الْعَزِیْزُ الْحَکِیْمُ ﴿ ﴾ ''اور وہ زبردست ہے' حکمت والا ہے۔' اللہ تعالیٰ کے یہ دونوں اساء اِن سورتوں میں بہت کرار کے ساتھ آئے ہیں۔ سورۃ الصّف کے شروع میں بھی آئے سورۃ الجمعہ کی پہلی آیت کا اختیام بھی ان دونوں اساء کے ساتھ ہوا۔ سورۃ الحشر تواس اعتبار سے بہت عجیب ہے کہ اس کے آغاز میں بھی شیجے ہے آخر میں بھی شیج ہے۔ پہلی آیت کے الفاظ ہیں: ﴿ سَبّح لِلّٰهِ مَا فِی السّمُوٰتِ وَمَا فِی الاُرْضِ ۚ وَهُوَ الْعَزِیْزُ الْحَکِیْمُ ﴾ اورآخری آیت کا اختیام ان الفاظ پر ہورہا ہے: ﴿ یُسَبّح کُلُهُ مَا فِی السّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ ۚ وَهُو الْعَزِیْزُ الْحَکِیْمُ ﴾ اعنی کہی اور آخری دونوں آیوں کے آخری الفاظ ' وَهُو الْعَزِیْزُ الْحَکِیْمُ ﴾ ایمن کی بہلی اور آخری دونوں آیوں کے آخری الفاظ یہ ہورہا ہے۔

الله تعالى كاساء وصفات جوقر آن مجيد كى اكثر آيات كة خريس آتے بين يعنى جن پر آيات كا خريس آتے بين يعنى جن پر آيات كا اختيام ہوتا ہے بالعموم جوڑوں كى صورت ميس آتے بين جيسے وَهُوَ الْعَفُورُ اللّهُ عِنْ اللّهِ عِنْ الْعَرْدُورُ الْعَلَيْمُ الْحَبِيْرُ لَتَ مِي مُثَلِّف جوڑے آپ كومليس الرّجيدُم، وَهُو الْعَلِيْمُ الْعَبِيْمُ الْعَبِيْرُ لَتَ مِي مُثَلِّف جوڑے آپ كومليس

میں تو میں اس مفہوم کوادا کرنے میں ذراغیر مختاط الفاظ استعمال کر جاتا تھا کہ 'اس کا اقتدار اس کی حکمت کے تابع ہے'۔ یا یہ کہ 'اس کا اختیارِ مطلق حکمت کا ملہ کے تحت استعمال ہوتا ہے' کیکن یہ الفاظ ہمیں استعمال نہیں کرنے چاہئیں' کیونکہ اللہ تعمالیٰ کی تمام صفات اپنی جگه پر مطلق ہیں' کوئی صفت کسی دوسری صفت کے تابع نہیں ہے۔ اس لیے کہ جوتا بع ہوئی وہ پھر مطلق نہر، کوئی صفت کسی دوسری صفت کے تابع نہیں ہے۔ اس لیے کہ جہاں اس کے اندر مطلق نہر، کا ارتکاز ہے اس کے ساتھ ہی حکمت کا ملہ بھی موجود ہے۔ تو اس کا اختیار حکمت کا ملہ بھی موجود ہے۔ تو اس کا اختیار حکمت کے ساتھ استعمال ہوتا ہے۔ یہ ہے در حقیقت ان دونوں اساء میں باہمی ربط۔

#### اُمت مسلمہ کی سب سے بڑی ذمہ داری

ان سورتوں (مستبحات) میں خطاب أمت مسلمہ سے ہے اور أمت مسلمہ كى سب سے بڑی ذمہ داری پیے کے وہ ایساسیاسی نظام لیعنی نظام حکومت قائم کریں جس میں اللہ تعالیٰ کا دین بتام و کمال قائم ہوجائے۔اسی حوالے سے ان سورتوں میں اللہ تعالیٰ کے ان دو اساء (الْعَزِيْزُ الْحَرِكِيْمُ) كوبار بارلايا كياہے۔اسى طرح آپ ديكھيں كے كهان چھآيات مين دومرتبه بيالفاظ آرم ين ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾ "آسانون اورزمين کی بادشاہی اسی کی ہے'۔ بیالفاظ دوسری آیت میں بھی آئے ہیں اور پھر چھٹی آیت میں بھی۔ درحقیقت اللہ کی بادشاہت کا پیضور ہمارے دورِز وال میں مسلمانوں کے ذہنوں سے نکل گیا۔عقائد اور عبادات کی اہمیت تو پیش نظر رہی لیکن اللہ کی حاکمیت برمبنی نظام قائم کرنے کا تصور خلافت راشدہ کے بعد رفتہ زفتہ ذہنوں سے محوہوتا گیا۔اس لیے کہ جب خلافت ختم ہوئی تو ملوکیت کا آغاز ہوگیا۔ اُس وقت الله کی حاکمیت کے قیام کے لیے پچھ کوششیں ہوئیں حضرت حسین طالعہ نے کوشش کی حضرت عبدالله بن زبیر طالعہ نے کوشش کی ، اس کے بعد اس سلسلے میں کئی اور کوششیں ہوئیں'لیکن بیسب کوششیں ڈنیوی اعتبار سے نا کام ہوگئیں'اگر چہ ریسب لوگ اپنی جگه پراُخروی اعتبار سے کامیاب ہیں۔ جب پیتمام کوششیں ناکام ہوگئیں تو مسلمانوں نے ذہناً تسلیم کرلیا کہ اب بیحکومت اور ریاست کا

گے۔ بیا گرالف لام کے ساتھ ہوں تو اساء شار ہوں گے اور بغیر الف لام کے تنوین کے ساتھ ہوں بیسے عَفُور دَّ جِیم تو صفات شار ہوں گے۔ تو یہاں فرمایا: ﴿ وَهُو الْعَزِينُ اللّٰحِكِيمُ ﴾ ''ووز بردست ہے عکیم ہے'۔ الْحَکِیمُ ﴾ ''ووز بردست ہے عکیم ہے'۔

ان دونوں اساء کی باہم مناسبت کیا ہے؟ ظاہر ہے کہ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کے اساء کو جوڑا گیا ہے۔ ان دونوں اساء میں بہت گہرا ربط ہے۔ ' عزیز' کہتے ہیں ایسی ہت کوجس کا اختیار مطلق ہو جس کی اتھارٹی کوچیلنج کرنے والا کوئی نہ ہو آخری اختیار اُس کے پاس ہو۔ لفظ ' حکیم' کے دومفہوم ہیں۔ ' ح ک م' مادہ سے لفظ حکمت بھی بنا ہے ' تو لفظ حکمت بھی بنا ہے ' تو لفظ حکمت بھی بنا ہے ' تو لفظ حکمت ہوں نا ہے ادر اس سے حکومت اور حاکم بھی بنا ہے ' تو لفظ حکم اپنے اندر بہت سے معنی رکھتا ہے۔ لیکن یہاں پر عام طور پر ترجمہ کیا جاتا ہے: حکمت والا دانا۔ ہمارے عام مشاہدے اور انسان کے عمومی تصور سے یہ بات سامنے آتی ہے 'خاص طور پر لوٹیکل سائنس میں یہ بحث بڑی تفصیل کے ساتھ آتی ہے کہ جہاں بھی اختیار ہوگا اس کے ناجا کر استعال کا میں یہ بحث بڑی تفصیل کے ساتھ آتی ہے کہ جہاں بھی اختیار ہوگا اس کے ناجا کر استعال کا احتمال ہوگا۔

"Authority tends to corrupt and absolute authority corrupts absolutely."

یمی وجہ ہے کہ دستورسازی میں سب سے ہم اور سب سے پیچیدہ مسکہ بہی ہوتا ہے کہ جہال کوئی اتھارٹی ہو وہاں کوئی روک تھام اور اختساب کا نظام بھی ہونا چاہیئ ورنہ یہ کہ اگر صاحبِ اختیار برعنوان ہوجائے 'جہاں کسی کی ذات میں زیادہ اختیارات مرکوز ہوجائیں اور اس کے دماغ کے اندرخناس پیدا ہوجائے تو وہ لامحالہ ان اختیارات کا ناجائز استعال کرے گا۔ لہذا checks & balances ہونے چاہئیں۔ چنانچی ملکتوں کے جو دستور بنتے ہیں ان میں سب سے نازک مسکہ یہی ہوتا ہے کہ اختیارات میں ایک توازن ہو بیکنس ہواور جہاں اختیار ہوو ہیں پرکوئی اختساب کا نظام بھی موجود ہو۔ لیکن اللہ تعالی کی ذات ہمارے اس تصور سے وراء الوراء ہم وراء الوراء ہے اور اس کا اختیارِ مطلق حدود و تیو دسے ماوراء ہے۔ اس کا البتہ جہاں وہ اختیارِ مطلق کا مالک ہوتا ہے۔ اس کا ختیارِ مطلق اللہ ہوتا ہے۔ کسی زمانے اختیارِ مطلق الل ٹپ استعال نہیں ہوتا 'حکمتِ کا ملہ کے ساتھ استعال ہوتا ہے۔ کسی زمانے اختیارِ مطلق الل ٹپ استعال نہیں ہوتا 'حکمتِ کا ملہ کے ساتھ استعال ہوتا ہے۔ کسی زمانے اختیارِ مطلق الل ٹپ استعال نہیں ہوتا 'حکمتِ کا ملہ کے ساتھ استعال ہوتا ہے۔ کسی زمانے

معاملہ تو عصبیت کے بل پر چلے گا۔ کوئی قبائلی عصبیت مضبوط ہے تو وہ قبیلہ آ کر حکومت کر لے گا۔ کوئی شہنشاہ بابر آئے گا اور ہندوستان کے تخت پر متمکن ہو جائے گا اور اس طرح مغلیہ سلطنت کی بنیاد پڑ جائے گی۔ یہ چیزیں تو قبائلی عصبیت اور قوت کی بنیاد پر تسلیم کر لی گئیں تو اس کے نیچے نیچاب دین کیارہ گیا؟ اب دین میں عقائد ہیں عبادات ہیں اور کی کھونکاح وطلاق کے مسائل ہیں اللہ اللہ خیر صلا۔

دورِخلافتِ راشدہ کے بعد نظامِ حکومت میں جوتبد یلی آ چکی تھی اس کا اندازہ ذراضیح بخاری کی اس حدیث سے بیجے کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرمارہے ہیں: ''میں نے اللہ کے رسول مُنا اللہ عنہ فرمارہے ہیں ن''میں نے اللہ تقسیم کیا'لیکن اگر دوسرے برتن حاصل کیے۔ ان میں سے ایک برتن سے تو میں نے خوب تقسیم کیا'لیکن اگر دوسرے برتن کا گھنہ بھی کھول دول تو میری گر دن الڑادی جائے گئ'۔ اور حضرت ابو ہری تھا تو 8 ھے میں انتقال بھی ہوگیا تھا جبکہ ابھی حضرت امیر معاوید کی حکومت تھی۔ گویا ابھی نگی ملوکیت کا دَورتو آ یا بھی نہیں تھا۔ حضرت معاوید کے دورِ حکومت کواگر چہ ہم دو رِخلافت راشدہ میں شامل نہیں سیجھے 'لیکن آ پٹے بہر حال صحابی رسول ہیں' کا تپ وتی ہیں' اپنی ذات کے اعتبار سے ایک صحابی کی حیثیت سے جو اُن کا منصب ہے اس پر انگی نہیں اپنی ذات کے اعتبار سے ایک صحابی کی حیثیت سے جو اُن کا منصب ہے اس پر انگی نہیں اٹھائی جاسمتی۔ اس کے باو جوداُن کے دورِ حکومت میں نظام کی تبدیلی اس در ہے آ چکی تھی کہ حضرت ابو ہریں گئی کہ در ہے ہیں کہ اگر میں دوسرے برتن کا مُنہ بھی کھول دوں تو میری گردن اڑادی جائے گی۔

اس کے بعد تو معاملہ یہاں تک پہنچا کہ رفتہ رفتہ اللہ کی حکومت کا تصور ہی مسلمانوں کے ذہن سے نکل گیا اور دین کا تصور صرف بیرہ گیا کہ اللہ کوایک مانواللہ کے لیے نماز پڑھو اللہ کے لیے روز سے رکھواللہ کے لیے جج کرو۔ بیساری چیزیں تو برقر ارر ہیں مگر اللہ کی حکومت کو قائم کرنا ہمار سے نہوں سے نکل گیا۔لیکن ان سور توں میں آ پ دکھور ہے ہیں کہ بیاساء ''الْتحزید و الْحکر کیٹے "کا دوسرا مفہوم بیاساء ''الْتحزید و اللہ کے بیار بار لائے جا رہے ہیں۔ اور ''الْتحرید میں کا دوسرا مفہوم ذہن میں رکھے تو اس کے معنی حاکم کے ہوجا کیں گے۔ گویا العزیز بھی حاکم 'اکلیم بھی حاکم۔ حاکم اور حکیم میں وہی نسبت ہوگی جو عالم اور علیم میں ہے۔ عالم اسم فاعل ہے علیم اسی سے حاکم اور حکیم میں وہی نسبت ہوگی جو عالم اور علیم میں ہے۔ عالم اسم فاعل ہے علیم اسی سے

صفتِ مشبّہ ہے۔ اسم فاعل میں کوئی فعل وقتی طور پر ہوتا ہے اور اگر وہی فعل کسی کے اندر دائم ہوجائے تو پھر وہ صفت مشبّہ بن جاتا ہے۔ عالم: کسی شے کا جانے والا اور علیم: جس میں یہ صفت مستقل اور پائیدار ہوگئی ہو۔ اسی طرح حاکم وہ ہے جس کی حکومت قائم ہے اور حکیم جس کی حکومت میں دوام ہے استقلال ہے 'ہیشگی ہے 'پائیداری ہے۔ تو اس اعتبار سے یہ دونوں الفاظ مترادف ہو جائیں گے اور 'وھو الْعزِیْزُ الْحکیدیم'' کا مفہوم ہوگا کہ وہ زبردست ہے اوروہ حاکم حقیقی ہے۔

#### اقتذار واختيارالله كا

دوسری آیت میں فرمایا:

﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمَٰوٰتِ وَالْاَرْضِ ۚ يُحْى وَيُمِيْتُ ۚ وَهُوَ عَلَى كُلِّ ۗ شَيْءٍ قِلَدِيْرٌ ۗ ﴾

''اسی کے لیے ہے بادشاہی آسانوں اور زمین کی' وہ زندہ کرتا ہے اور موت دیتا ہے'اوروہ ہر چیز پرقا در ہے''۔

آیت کے آغاز میں جو حرف جار'ل' آیا ہے یہ عربی میں بہت سے معنوں میں آتا ہے کی سے معنوں میں آتا ہے کی سے سے معنوں میں آتا ہے کی سے کی اسے مقامات پر بیا کثر و بیشتر دومعنوں کا حامل ہوتا ہے۔ بیدلام تملیک کے لیے بھی ہوسکتا ہے اورا سخقات کے لیے بھی ۔ تملیک کا مفہوم ہے'' کسی شے کا مالک ہونا' جیسے الْفَلَمُ لِلَیْ '' یقلم میرا ہے' یعنی میں اس کا مالک ہوں' یہ میری ملکیت ہے۔ اورا سخقاق یہ ہے کہ سی کو اُس کا حق بہنچ اہو۔ اسی کو آ ہے انگریزی میں کہتے ہیں:

de facto & de jure چنانچہ ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾ كامفہوم ہوگا كه آستانوں اور زمین كی حكومت اور بادشاہی de facto بھی اسى كی ہے اور عاور بادشاہی اسى كی ہے۔ اسى كوحق پہنچتا ہے اسى كی ہے۔ اسى كوحق پہنچتا ہے در بالفعل بھی وہی حاكم ہے۔ اسى كوحق پہنچتا ہے كہ وہ ما لك ہوا ور بالفعل بھی وہی ما لك ہے۔

اب دیکھئے کہ بیلفظ''ملک'' بھی دونوں معنی دیتا ہے۔''م ل ک' ہی سے ملکیت اور مالک ہے' اوراسی سے مُلک ہے' یعنی حکومت' بادشاہی۔اسی لیے سورۃ الفاتحہ کی قراءت میں

بھی'' مٰلِلِ یَوْمِ اللِّدِیْنِ''اور''مَلِكِ یَوْمِ اللِّدِیْنِ''دونوں قراء تیں موجود ہیں۔''مَلِک'' بادشاہ ہے اور''مَا لِک'' کسی شے کی ملکیت کا حق رکھنے والا۔ اور دونوں میں منطقی ربط یہی ہے کہ جوکسی شے کا مالک ہے اس کو اختیار حاصل ہے کہ اس کی مرضی کے مطابق اس میں تصرف ہو۔ اس پہلو سے اللہ کی بادشاہی''ملک یا ملوکیت' اور اللہ کی ملکیت دونوں باہم لازم وملزوم ہیں۔ اور''لک''میں بیدونوں پہلوہیں۔

#### دورِحاضر کاسب سے بڑا نثرک

میں اپنے ''خطباتِ خلافت' اور دیگر خطابات میں یہ بات بڑی تفصیل سے واضح کر چکا ہوں کہ غیر اللہ کی حاکمیت کا تصور اِس دَور کا سب سے بڑا شرک ہے۔ بادشاہی صرف اللہ کے لیے ہے۔ اور اس کی بہترین تعبیر علامہ اقبال نے اس طرح کی ہے۔ سروری زیبا فقط اُس ذاتِ بے ہمتا کو ہے حکمر ال ہے اِک وہی' باقی بتانِ آ زری!

چاہے وہ فرد واحد ہو' جوفرعون یا نمر ود بن گیا ہواور چاہے وہ حاکمیت جمہور کا تصور ہو۔ یہ بات سمجھانے کے لیے میں نے بار ہا پیمثیل دی ہے کہ گندگی کی کوئی ٹنوں وزنی گھری خواہ ایک شخص کے سر پر رکھی ہواور خواہ اسے تولہ تولہ ماشہ ماشہ تمام لوگوں میں تقسیم کر دیا جائے 'گندگی تو گندگی رہے گی۔ فرعونیت اور نمر ودیت بیٹھی کہ ایک فردا قتد اراعلی کا مدی تھا۔ فرعون نے کہا تھا: ﴿الْکُیسَ لِیْ مُلُكُ مِصْرَ وَ هٰدِهِ الْاَنْهُو تَحْدِی مِن تَحْدِی ﴾ فرعون نے کہا تھا: ﴿الْکُیسَ لِیْ مُلُكُ مِصْرَ وَ هٰدِهِ الْاَنْهُو تَحْدِی مِن تَحْدِی ﴾ فرعون نے کہا تھا: ﴿الْکُیسَ لِیْ مُلُكُ مِصْرَ وَ هٰدِهِ الْاَنْهُو تَحْدِی مِن تَحْدِی ﴾ فرعون نے کہا تھا: ﴿الْکُیسَ لِیْ مُلُكُ مِصْرَ وَ هٰدِهِ الْاَنْهُو تَحْدِی مِن تَحْدِی ﴾ فرعون کے کہا تھی اور آب رسانی کا سارانظام میرے اختیار میں ہے جس کو جاہوں پانی دول جس کو آب جی معاملہ آج ہے جاہوں پانی دول جس کو آب کہ معاملہ آج ہے کہ خدائی کا دعولی تقسیم ہوگیا ہے' اسے تمام لوگوں میں تقسیم کر دیا گیا سے۔ چنانچہ نظری اعتبار سے سب حاکم ہیں۔ عوام کی حاکمیت (Popular)

(Sovereignty ہے کیکن جان کیجے کہ اسلام کے نزدیک حاکمیت صرف اللہ کی ہے۔ ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ ﴾ آسانوں اور زمین کی حاکمیت کاحق محومت کا حق صرف اُس کوحاصل ہے اور بالفعل بھی وہی حاکم ہے۔

## انسانی اختیار کی اصل حقیقت

اس دنیا میں اللہ تعالیٰ نے انسان کوتھوڑا سااختیار دیا ہے اوروہ اسی کے بل بوتے پر حاکم بن کربیٹھ گیا ہے ٔ حالانکہ اگر آ پ حقیقت کے اعتبار سے غور کریں تو معاملہ بالکل وہی نظر آتا ہے جس کومحاورے میں کہا جاتا ہے کہ چوہے کو ہلدی کی گانٹھا گئے تھی اور وہ پنساری بن كربيٹھ گيا تھا۔ كيا حكومت ہےانسان كى! اپنے وجود پر تواس كا اختيار چل نہيں رہا۔ اس کے اپنے جسم کا پورا نظام اللہ کے قانون میں جکڑ اہوا ہے۔وہ اگر چاہے کہ میر ہے جسم کے فلاں ھے پر بالنہیں اگنے جاہئیں تواہے اس کا بھی اختیار نہیں۔وہ تواگیں گے'آ پان کو روکنہیں سکتے۔آپ کی انترایوں کے اندر حرکت آپ کے اختیار میں نہیں ہے وہ تو کوئی اور ہی قانون ہے کسی اور ہی کی مرضی ہے جس کے تحت ان میں حرکت ہوگی۔ آپ کا دل آپ کے اختیار میں نہیں ہے جب بند ہو جائے گا تو پھر آپ کی مرضی سے دھڑ کنے والانہیں ہے۔ معلوم ہوا کہ جماراا پنالوراوجوداس قانونِ خداوندی کے اندر جکڑ اہواہے۔اذنِ ربّ کے بغیر یتا تک نہیں ہاتا۔ ہمارے اپنے وجود کے اندر بھی پورے کا پورانظام اسی قانون کے شکنجے میں ہے۔لیکن اللہ نے بس ایک اختیار دے رکھا ہے: ﴿إِمَّا شَا كِرًا وَّإِمَّا كُفُورًا ﴾ یعنی جا ہوتو شکر گزاری کی راہ اختیار کرواور چاہوتو ناشکری کی روش اختیار کرو۔ پیاسی کی دی ہوئی آ زادی ہے 'لیکن ہم نے ہلدی کی اس گانٹھ کے برتے پراپنی بادشاہی کا تخت جمالیا ہے۔

## ملحدین کے تصورِموت وحیات کی تر دید

آ گے فرمایا: ﴿ یُحْمِی وَ یُومِیْتُ ﴾ ''وبی زندہ رکھتا ہے اور مارتا ہے۔'' نوٹ کیجے کہ زمین وآ سان کا فرق واقع ہوجاتا ہے'اگر میں بیکہتا ہوں''ہم مرتے ہیں'ہم جیتے ہیں۔'' گویا کہ موت اور زندگی کی نسبت ہم اپنی طرف کررہے ہیں۔ یوں سمجھ لیجے کہ بیہ مجو ہیت ہے'

> آیت کے آخر پر فرمایا: ﴿ وَهُوَ عَلٰی کُلِّ شَیْ ءٍ فَدِیْرٌ ﴾ ''اوروہ ہرشے پر قادر ہے۔''

#### مؤمن كامطلوب ومقصود \_معرفتِ ربّ

میں نے عرض کیاتھا کہ معرفتِ الہی ہی درحقیقت انسان کی سب سے زیادہ مطلوب و مقصود شے ہونی چا ہیے اس لیے کہ جتنی معرفت ہوگی اتنا ہی درحقیقت ہماراعملی رویہ بھی درست ہوگا۔ جتنا اللہ کی عظمت کا انکشاف ہوجائے گا اتنی ہی ہمارے اندراللہ کے سامنے فروتنی اور سرا فکندی کی کیفیت پیدا ہوجائے گی ۔ سی شاعر نے کہا ہے جے ''ان کا غرور دیکھ کر بن گئے خاکسار ہم!'' یہاں لفظ' غرور'' تو مناسب نہیں' ''ان کا عروج دیکھ کر'' کہہ لیجے۔ جتنا اللہ کی عظمت کا انکشاف ہوگا اتنا ہی انسان کے اندر تواضع' فروتنی اور گردن جھکا دیے کی جتنا اللہ کی عظمت کا انکشاف ہوگا اتنا ہی انسان کے اندر تواضع' فروتنی اور گردن جھکا دیے کی

کیفیت پیدا ہوگی۔اس اعتبار سے اصل شے جومطلوب ومقصود کے درجے میں ہے وہ معرفت ربِّ ہے۔ بلکہ ہمارے ہاں بہت سے مفسرین اور صوفیاء نے ''عبادتِ ربِّ' اور ''معرفتِ ربّ'' كومترادف قرار ديا ہے۔ چنانچيوه ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْبِحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ كي جوتفير كرتے ہيں وہ يهي ہےكه "وَمَا خَلَقْتُ الْجُنَّ وَالْإِنْسَ إِلاًّ ر و و و ت کی کی کا کیا ہے انسانوں کو اور جنوں کو مگر اس لیے کہ میری معرفت حاصل كريں'' ـ اس ليے كه معرفت حاصل موجائے گی تواس كامنطقی نتيجه عبادت كی صورت میں نکلے گا۔اگرکس شخص کواللہ کے حسن و جمال کی کوئی جھلک بھی نصیب ہو جائے تو کیسے ممکن ہے کہ وہ کسی اور کے حسن کا گرویدہ ہو! کسی اور کی محبت اس کے دل میں کیسے گھر ۔ کرے گی! ابن سینا کا ایک بڑا پیارا جملہ ہے'' اگرتم چاہتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے انوار وتجلیات میں ہے تمہیں کوئی حصہ ملے تو تمہیں اپنی خلوتوں میں ریاضت کرنی پڑے گی توجہ کرنی ہوگی ، لولگانی ہوگی' مراقبے کرنے ہوں گے۔ ہوسکتا ہے جھی کوئی کرن تہمیں بھی نصیب ہو جائے'' ۔لیکن واقعہ پیہ ہے کہ انسان کو بھی حقیقی معرفتِ ربّ کی کوئی چیک اور اس کی کوئی جھلک اگرمل جائے تو پھراس کے لیے کسی اور سے دل لگانے اور کسی اور کی محبت میں گرفتار مونے كاكوئى سوال نہيں۔ تواس معنى ميں ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْبَحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ اور "وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعُوفُون " مِن كُولَى فرق نهيل بــــمعرفت حَقَقى ہوتو اس کا لازمی نتیجہ بیہ ہوگا کہ آپ اس کی محبت میں گرفتار ہیں' اس کی رضا جوئی میں اپنی پوری زندگی صرف کر دیں گئے اسی کی یاد ہے آ ب کے دل کوراحت اورسکون واطمینان نصيب موكار ﴿ اللَّا بِلِهِ كُرِ اللَّهِ تَطْمَئِنَّ الْقُلُوبُ ﴾ \_

الله تعالیٰ کی معرفت کے ضمن میں اب ایک بات اور نوٹ کیجے۔معرفتِ ربّ کودو حصول میں تقسیم کیجئے ایک معرفتِ ذات اور ایک معرفتِ صفات۔الله تعالیٰ کی ذات کا کوئی تصور کسی انسان کے لیے قطعاً ممکن نہیں۔ یہ ہمارے لیے out of bounds ہے۔اس پر سے پردہ آخرت میں اٹھے گا۔ چنانچہ آخری نعمت جواہل جنت کونصیب ہوگی وہ اللہ تعالیٰ کا دیدار ہوگا۔ گویا حور وقصور اور جنت کی جتنی نعمتوں کا بھی تذکرہ ہے'ان سب سے کہیں بڑھ کر

اورآ خری شے اللہ تعالیٰ کا دیدار ہے۔ بہر حال معرفتِ ذات ہمارے لیے ناممکن ہے ہم اُس کی ذات کی تنہہ تک رسائی حاصل نہیں کر سکتے ۔حضرت ابو بکرصدیق ﷺ نے اس ضمن میں ایک بات کہی تھی' اور وہ چونکہ شعریت میں ڈ ھلا ہوا جملہ تھا' لہذا اس پر حضرت علی ﷺ نے گرہ لگا کرشعر بنا دیا۔حضرت ابو بکڑ کی طرف بی تول منسوب ہے:"العجز عن درك الذات ادر اكُنُ " يعني الله تعالى كي ذات كے ادراك سے عاجز ہو جانے كا جب انسان كو احساس ہوجائے تو یہی ادراک ہے۔ یعنی معلوم شد کہ ہیج معلوم نہ شد! یہی درحقیقت علم ہے کہ ہمیں بیمعلوم ہوجائے کہ اللہ کی ذات کا کوئی تضور' کوئی تنخیل اور کوئی فنہم ہمارے لیے ممکن نہیں ۔حضرت ابو بکڑ کے مذکورہ بالا قول پر حضرت علیؓ نے ان الفاظ کا اضافہ کیا ہے: ''والبحث عن كنه الذات اشراك'' ليني الله كي ذات مين الركھوج كريدكرو كيتو کہیں نہ کہیں شرک میں مبتلا ہو جاؤ گے۔اس لیے کہ جب کھوج کرید کرو گے تو جوتمہاراا پنا ذہنی تصور ہے اس کا کوئی نہ کوئی ہیولا قائم کرو گے اور وہ اللہ تو نہیں ہے اللہ تو تمہار بے تصور سے ماوراء ہے تم نے کوئی تصور قائم کیا تو تم نے گویا خود اپنا ایک خدا بنالیا' اوریہی تو شرک ہے۔ایک بُت تراش نے جو بُت بنایا ہے تواینے خیال میں تو خدا بنایا ہے گربُت کو وہ اپنے خیال کےمطابق ایک انسانی صورت دے رہاہے۔اس پربُت اس سے مخاطب موکر کہتا ہے

#### را بر صورتِ خویش آفریدی برونِ خویشتن آخر چه دیدی؟

لیمی تو نے توایک خدابنانا چاہا تھا، لیکن تو نے اپنی ہی شکل میں جھے بھی ڈھال دیا۔ تیرے دو ہاتھ سے میر ہے بھی دوہاتھ بنادیے تیرے دو پاؤں سے تو نے میرے بھی دوہاتھ بنادیے تیرے دو پاؤں سے تو نے میرے بھی دوہاتھ بنادیے تیری دوآ تکھیں تنا دیں۔ تو نے اپنے سے باہر بھی کھی دوآ تکھیں بنا دیں۔ تو نے اپنے سے باہر بھی کھی دو آ تکھیں تو اقعہ بیہ ہے کہ ذات باری تعالی کے بارے میں بھی بیاعتراف کہ وہ ہماری رسائی سے ماوراء وراء الوراء ثم وراء الوراء ثم وراء الوراء ہے کہی علم اور معرفت ہے۔ خاص طور پر حضرت مجد دِ الف ثائی کے جو مکا تیب یعن خطوط ہیں ان مکتوبات شریفہ میں بیالفاظ بار بار تے ہیں۔ اس لیے کہ واقع تا تصوف کے وہ گوشے جو اس کھوج کرید کی طرف لے جاتے تیں۔ اس لیے کہ واقع تا تصوف کے وہ گوشے جو اس کھوج کرید کی طرف لے جاتے

بین وه گرابی اور شرک کی طرف لے جاتے ہیں جبکہ والبحث عن کنه الذات اشر النّد اب الله وصفات اب ره گیا جمارے پاس صرف ایک معاملہ کہ ہم الله کو صفاتی نام ہیں۔ یہ بحث ہم سورة الفاتحہ کے شمن میں کیا کرتے ہیں کہ ایک رائے یہ ہے کہ الله تعالیٰ کا اسم ذات ' الله' سورة الفاتحہ کے شمن میں کیا کرتے ہیں کہ ایک رائے یہ ہے کہ الله تعالیٰ کا اسم ذات ' الله' ہے اور باقی تمام کے تمام اساء صفاتی ہیں۔ رحیہ صفت ہے جبکہ المرحیم اس کا ایک نام ہوگیا۔ قادر و صفت ہے العلیم اس کا نام ہوگیا۔ قادر و صفت ہے اور القادر اس کا نام ہوگیا۔ چنا نچے تمام اساء صفاتی نام ہیں ، بلکہ میری رائے تو ان حضرات کے ساتھ ہے جو' الله' کو بھی صفاتی نام ہیں۔ ان کے تمام اساء صفاتی ہیں۔ ہمارے پاس ساتھ ہے جو' الله' ' کو بھی خزانہ ہے یا اس کا جو بھی ذریعہ ہے وہ صرف اساء وصفات ہیں۔ الله تعالیٰ کی معرفت کا جو بھی خزانہ ہے یا اس کا جو بھی ذریعہ ہے وہ صرف اساء وصفات ہیں۔ چنا نچے ایمان مجمل کے الفاظ یاد کیجے: آممنٹ بالله کما ہو کہ اساء وصفات سے ظاہر ہے' ۔ یہی ایمان باللہ ہے۔ باقی اُس کی ذات سے کوئی بحث نہیں۔

#### صفات بارى تعالى كى كيفيت وكميت؟

اب تیسرے درجے میں ایک بات اور ہے۔ اللہ کی صفات کی بھی ہم نہ تو کمیت کو جانتے ہیں نہ کیفیت کو۔ بیہ ہمارے علم اور فہم کی محدود بت ہے۔ ہم بیجانتے ہیں کہ اللہ قادر ہے۔ ہمارے ذہن کے اندراس کا کوئی تصور نہیں آ سکتا' اس لیے کہ سنار کی ترازو ماشے تو لے ہی تول سکتی ہے؛ شوں کا وزن نہیں تول سکتی۔ چنا نچہ اللہ کی قدرتِ مطلق کا ہمارا ذہن کیا تصور کر سکتا ہے؟ اسی طرح ہم بیجانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ''البھیر'' ہے، دکھنے والا ہے وہ 'اسمیع'' ہے سننے والا ہے۔ لیکن وہ کیسے سنتا ہے بیہم نہیں جانتے۔ کیا اس کے کوئی کان ہیں؟ معاذ اللہ! کیا وہ ہماری طرح sound waves کا محتاج ہے کہ کہ آ کہ کان کی بردے سے گرائیں تو کچھ سنائی دے گا؟ معاذ اللہ! تو وہ کیسے سنتا

ہے؟ دیکھنے کیلئے کیا وہ کسی روشی کا محتاج ہے کہ اس کے ذریعے آ نکھ کے پردے
(retina) کے اوپر جا کرعکس بنتا ہے؟ معاذ اللہ! تو وہ کیسے دیکھا ہے؟ نہ ہم کمیت جان سکتے
ہیں'اس لیے کہ وہ تو ہمار نصور سے ماوراء ہے۔ وہ علیم ہے تو کتناعلم ہے؟ کتناعلم ہے
اس کا؟ ہم کیسے ناپیں گئ کیسے تولیں گے؟ پھروہی بات کہوں گا کہ سناروالی تر از و پر یہ ٹنوں
وزن کیسے تولا جائے گا! اس حوالے سے یہ ہماری در ماندگی ہے۔ قرآن کریم ہماری اس
در ماندگی کا علاج لفظ 'دگل'' سے کرتا ہے۔ ﴿ وَهُو عَلَى حُلِّ شَنّی ءٍ قَدِیرٌ ﴾۔ ہمارے
پاس اس کے سواکوئی لفظ ہے ہی نہیں کہ''وہ ہر شے پر قادر ہے''۔ اور آ گے چل کرآئے
گا: ﴿ وَهُو بِکُلِّ شَنّی ءٍ عَلِیْمٌ ﴾ ''وہ ہر چیز کاعلم رکھتا ہے''۔ بس'' ہر' کے لفظ میں یا
کانٹ ویک گو بنگل شنی ء عَلِیْم ہے۔ نہ ہم یہ جان سکتے ہیں کہ اس کی قدرت کی کیا کیفیت
ہے۔ اس کاعلم کتنا ہے؟ ہم نہیں جان سکتے ۔ اس کے علم کی نوعیت کیا ہے؟ معاذ اللہ ہم کیا
جانیں!

زیر مطالعہ آیت کے اختام پر الفاظ آئے ہیں: ﴿ وَهُوَ عَلَی کُلِّ شَیْءٍ قَدِیْرٌ ﴾ اوراس سے اگلی آیت ان الفاظ پرختم ہورہی ہے: ﴿ وَهُوَ بِکُلِّ شَیْءٍ عَلِیْمٌ ﴾ اوران دوصفات (علم اور قدرت) کو یوں کہنا چاہیے کہ یہ '' اُمّ الصفات' ہیں۔ اللہ تعالیٰ خبیر ہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ خبیر ہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ خبیر ہے سے سے اساء صفتِ علم ہی ہے متعلق ہیں۔ مثلاً اللہ تعالیٰ خبیر ہے سے سے اساء صفتِ علم ہی کے تو شعبے ہیں۔ اسی طرح القابض' الباسط' الرافع' الخافض' بیسب در حقیقت' وَ هُو عَلَی کُلِّ شَیْءٍ قَدِیْرٌ ' ہی کی تو شرح ہیں۔ بس ہم بواک نہیں کہ سکتے ہیں کہ سی بھی شے کے بارے میں اگر ہمارے ذہن میں یہ وصوسہ پیدا ہوجائے کہ اللہ یہ کیسے کرے گا؟ تو معلوم ہوا کہ ' وَ هُو عَلَی کُلِّ شَیْءَ وَ قَدِیْرٌ ' ' پر الساط العان نہیں ہے۔ اس کی قدرت تو مطلق ہے کوئی شاس ہے۔ اس کی قدرت تو مطلق ہے کوئی شاس کے اور صفت علم کو ہوا کہ نہیں ہے۔ اور صفت علم کو تو آپ دیکھیں گے کہ اگلی آیات میں کیسے دہرا دہرا کر لایا گیا ہے: ﴿ یَعْلَمُ مَا یَلِجُ فِی قَدِیْرَ ہُوں کیسے کہ اگلی آیات میں کیسے دہرا دہرا کر لایا گیا ہے: ﴿ یَعْلَمُ مَا یَلِجُ فِی

الاُرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَغُرُجُ فِيْهَا وَهُو مَعَكُمْ الاَرْضِ وَمَا يَغُرُجُ فِيْهَا وَهُو مَعَكُمْ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ ﴾ يه وبى اس كى صفتِ علم بى تو چلى آربى ہے اور ﴿ وَهُو عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ ميں بھى اسى صفتِ علم بى كا تو تذكره مو رائے۔

ا نہی دوصفات (علم اور قدرت ) کے حوالے سے جان لیجے کہ ایمانیات میں تقدیر يرايمان ((وَأَنُ تُوْمِنَ بِالْقَدُرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ)) در حقيقت انهى دونوں صفات پر ا بمان کامنطقی نتیجہ ہے۔اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے۔اب اگر میں سیمجھوں کہ میں اس پیالے کواللہ کے إذن کے بغیراٹھا سکتا ہوں تو گویا میں نے اپنی قدرت کواللہ کی قدرت کے مقابلے میں لا کھڑا کر دیا اور یہی شرک ہوجائے گا۔ میں نے ارادہ ضرور کیا ہے کہ اس پیا لے کواٹھالوں' کیکن جب تک اذنِ ربّ نہ ہؤاس کی تو فیق اوراس کی تیسیر نہ ہؤ میں ، اسے نہیں اٹھا سکتا ۔ گویا کہ اللہ کی قدرت تمام قدرتوں کے او پرمحیط ہے ٔ حاوی ہے ٔ ان کے اوپر مستولی ہے' چھائی ہوئی ہے۔اسی طرح کل مجھے جو پچھ کرنا ہے وہ اللہ کے علم میں ہے۔ وہ عالم ماکان وما کیون ہے۔ ہرشے اس کے علم میں ہے۔ اس کے لیے ماضی ' حال مستقبل ہے ہی نہیں۔ بیز مانے تو ہمارے لیے ہیں اس کاعلم تو بسیط ہے۔ لیکن اس کے پیمعنی نہیں ہیں کہ چونکہ جو کچھ میں کل کرنے والا ہوں وہ اللہ کے علم میں ہے ٰلہذا میں مجبور ہوں کہ وہ کروں۔ یہ جبر و قدر کی بحث ہے'اس کوعلیحدہ کر لیجیے۔ یہ اُس کا Pre-knowledge ہے جو Pre-knowledge کوستلزم نہیں ہے۔ اللہ ہر شے کو جانتا ہے اور ہمیشہ سے جانتا ہے۔ ہر شے جو ہونے والی ہے وہ اُس کے علم کامل کے اندر ازل سے موجود ہے کیکن اس کے معنی جبر کے نہیں ہیں لہذا Pre-Knowledge کو Pre-Determination سے علیحدہ کر کیجے۔ عام طور پر ذہنوں کے اندر جواشکال پیدا ہوتا ہے وہ یہی ہے کہ ان دونوں چیزوں کو لازم وملزوم سمجھ لیاجا تا ہے۔

#### -4-

#### تين امتيازى فرق

میں نے عرض کیا تھا کہ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کے اساء عام طور پر جوڑوں کی شکل میں آتے ہیں ۔جیسے وَهُو الْعَزِیْزُ الْحَکِیْمُ وَهُو الْعَفُورُ الرَّحِیْمُ ، إِنَّ اللّٰهُ قَوِیُّ عَزِیْزٌ ۔اس ضمن میں صرف بین استناءات ہیں اور وہ بینوں انہی سورتوں میں ہیں۔ یہاں عزیز ۔اس ضمن میں صرف بین : ﴿ هُو الْاَوْلُ وَ الْاَخِرُ وَ الظّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ ﴾ ۔اس طرح سورة الجمعہ کی پہلی آیت میں بھی عاراساء اکھے آئے ہیں : ﴿ یُسَبِّحُ لِلّٰهِ مَا فِی السَّمُوٰتِ وَمَا فِی الْاَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوْسِ الْعَزِیْزِ الْحَکِیْمِ ﴾ ۔تیسرااستناءسورة الحشر کی آخری تین آیات ہیں ،جن میں سے درمیانی آیت تو یوں سجھے کہ قرآن مجید میں المحشر کی آخری تین آیات ہیں ،ورمیانی آیت تو یوں سجھے کہ قرآن مجید میں السَّلامُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَمُنْ الْمُؤْمِنُ اللّٰمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُ

دوسرافرق بینوٹ تیجیے کہ عام طور پراساء باری تعالیٰ آیات کے آخر میں آتے ہیں' لیکن یہاں آیت کی اصل جو main body ہے وہ در حقیقت انہی اساء پر شتمل ہے۔اس کی کوئی اور مثال قرآن مجید میں نہیں ہے۔

تیسرافرق جوانهم ترین ہے وہ نوٹ کر لیجے کہ قرآن مجید میں اس ایک مقام کے سوا
کہیں بھی اساءِ باری تعالیٰ کے درمیان حرف عطف نہیں آیا۔ سورۃ الحشر کی فہ کورہ بالا آیت
میں آٹھ اساءِ حسٰیٰ آئے ہیں کیکن درمیان میں کہیں حرف عطف نہیں ہے کوئی فصل نہیں ہے
''الْکُملِكُ وَالْقُدُّوْسُ' نہیں ہے۔ قرآن مجید میں ہر جگہ 'وھو الْعَزِیْزُ الْحَکِیْمُ' 'بی
آیا ہے کہیں''وھو الْعَزِیْزُ وَالْحَکِیْمُ' نہیں آیا۔ مولانا حمیدالدین فرائی ؓ نے اس کی
حکمت بیان کرتے ہوئے بڑی بیاری بات کہی ہے۔ جیسے کہ میں نے ایک بات عرض کی تھی
کہانہ اساء وصفات مطلق ہیں' کوئی کسی کا تابع نہیں' ایسے ہی دوسری بات نوٹ کر

#### تيسري آيت-مشكل ترين مقام

﴿هُوَالْاَوَّلُ وَالْاَخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ۚ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ﴾ عَلِيْمٌ ﴾

"وہی ہےاوّل (پہلا) اور وہی ہے آخر (پچھلا) وہی ہے ظاہر (انتہائی نمایاں بھی اور غالب بھی )اوروہی ہے باطن (انتہائی مخفی اور چھیا ہوا)۔'' یہ آیت مبارکہ ہے جس کے بارے میں امام رازی کی بوری بحث کا تفصیل سے مطالعہ کیا جائے تو واقعتاً محسوں ہوتا ہے جیسے وہ اس آیت کی عظمت کے سامنے کھڑے تھر تھر كانب رب ميں۔ اور انہوں نے الفاظ بھی ايسے پيارے لکھے ہيں: 'اِعْلَمْ أَنَّ هٰذَا المَقام مقامٌ غامضٌ عميقٌ مهيبٌ "لين 'جان لوكه يمقام براغامض بع عميق بي مہیب ہے'۔اس کی حقیقت کا سمجھنا آسان کا منہیں ہے۔اس آیت کے مفہوم و معنی پرتوان شاءالله الكي نشست ميں بحث ہوگی ۔اس وفت ميں جا ہتا ہوں كماس مے متعلق چند بنيا دى باتیں آپ ذہن شین کرلیں۔ بیدر حقیقت فلسفهٔ وجود سے متعلق آیت ہے اور فلسفے کا سب ہےمشکل مسلم ماہیت وجود ہے۔آپ کومعلوم ہوگا کہ ماہیّت زمان اور ماہیّت وجود یمی فلفے کے دوایسے مسللے ہیں جولانیخل ہیں اور مشکل ترین ہیں اور چونکہ بہت سے حضرات کو اس كا ذوق نهيس موتا للبذاوه اس موضوع ير گفتگو كوبھى وقت كا ضياع سمجھتے ہيں ليكن چونكه بيه الفاظ قرآن میں آئے ہیں'لہذاان پرغور وفکر ضروری ہے۔قرآن مجید صرف عوام کے لیے ہدایت نہیں ہے خواص کو بھی تو ہدایت یہیں سے ملے گی اور جن کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے عقل ودیعت ہوئی ہے وہ جاننا چاہتے ہیں کہ کا ئنات کیا ہے؟ اس کی حقیقت کیا ہے؟ وجود کی حقیقت کیا ہے؟ وجود کی ماہیّے کیا ہے؟ بیسوالات ہیں جن پرانسان غور کرتا چلا آر ہاہے ' اوراس بارے میں مختلف آ راء بنی ہیں، مختلف فلفے وجود میں آئے ہیں، جن میں وحدت الشہو دبھی ہے وحدت الوجود بھی ہے پھر ثنویت بھی ہے اور تثلیث بھی ہے۔اس برتو بعد میں گفتگوہو گی اس وقت جو بات میں نوٹ کرانا چاہتا ہوں وہ صرف ظاہری الفاظ کے حوالے

لیجے جومولا نا فراہی ؓ نے کہی ہے کہ اللہ کی تمام صفات اس کی ذات میں بیک وقت موجود

میں 'جبکہ واؤ باہم فصل کر دیتا ہے واؤ سے تو مغائرت پیدا ہوتی ہے۔ یہ نحو کا قاعدہ ہے کہ
عطف معطوف اور معطوف الیہ میں مغائرت کا سبب بنتا ہے۔ اور دنیا میں ہم یہ جانتے ہیں
کہ صفات عموماً جمع نہیں ہوتیں۔ ایک شخص ایک ہی وقت میں منتقم اور غفور تو نہیں ہوسکتا۔ یہ
کیصفات تو مختلف ہوں گی۔ لیکن اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات میں یہ تمام شانیں بیک وقت
اور بتمام و کمال موجود ہیں۔ اسی لیے کہیں فصل نہیں ہے 'کہیں حرف عطف نہیں لایا گیا'
سوائے اس مقام کے۔

اساء باری تعالیٰ کے ضمن میں اس آیت مبارکہ میں بقیہ تمام قرآن مجیدے بیتین امتیازی فرق ہیں 'ان کونوٹ کر لیجیے۔ باقی اس آیت مبارکہ پر مفصل گفتگوان شاءاللّٰد آگے آگے!

#### تكملهُ مباحث

گزشتہ نشست میں اگر چہ ہماری گفتگو تیسری آیت تک پہنچ گئی تھی لیکن پہلی دونوں آیتوں کے بارے میں بھی بعض اہم باتیں رہ گئی تھیں۔ آج ہمیں پہلے ان کا قرض ادا کرنا ہے' چھرآ گے بڑھنا ہے۔

پہلی آیت مبارکہ جو اِس سورۃ کا ' دمطلع' ہے' اس میں یہ بحث تو کمل ہوگئ کہ سبکے یہ کہ آیت مبارکہ جو اِس سورۃ کا نافوی مفہوم کیا ہے اور اللہ کی تنبیج سے کیا مراد ہے۔ پھر یہ کہ یہ تنبیج قولی بھی ہے اور حالی بھی اور قرآن حکیم میں یہ فعل مضارع میں بھی آئی ہے اور فعل ماضی میں بھی۔ گویاس کا ننات کی ہرشے ہرآن اللہ کی تنبیج کررہی ہے' ہمیشہ سے کرتی چلی آ رہی ہے اور ہمیشہ کرتی رہے گی۔ یہ ضمون تو سامنے آگیا' لیکن غور کرنا ہوگا کہ اس مضمون کی اہمیت کیا ہے؟ اس قدر اہتمام اور ہی و مدے ساتھ پانچ سورتوں کے آغاز میں جو یہ اسلوب اختیار کیا گیا ہے' اس کا کیا سب ہے؟

جان کیجے کہاصل میں میالفاظ حصولِ معرفتِ ربّ کے ذریعے اور طریقے پر بحث کر

رہے ہیں۔جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں'انسان کے لیے اللہ کی معرفت ہی اصل مطلوب و مقصود ہے جب صحیح معرفت حاصل ہوجائے گی تو اس کا ظہورا عمال سے خود بخو د ہونا شروع ہوجائے گا اور انسان حق عبادت بھی ادا کر سکے گا۔لیکن سوال میہ ہے کہ معرفت کے حصول کا طریقہ کیا ہے؟

الله كي معرفت كے حصول كے دوراستے ہيں:

(ا) عقلی اورمنطقی راسته (Rational Approach)

(۲) قلب اورروح کے ذریعے اللہ کو پیچا نیا (Mystic Approach)

اگرچہ ہمارے صوفیاء کا اصل میدان تو مؤخر الذکر ذریعہ ہی ہے کین قرآن مجید نے اسے زیادہ نمایاں نہیں کیا 'اگرچہ اس کو تتلیم کیا ہے اور اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اور یہ قرآن مجید کا ایک عام اسلوب ہے کہ بعض چیزوں پر زیادہ زور دیتا ہے اور انہیں زیادہ نمایاں کرتا ہے اور بعض سے وہ سرسری طور پر گزرتا ہے۔ اس میں بھی یقیناً کوئی نہ کوئی حکمت ہوتی ہے اور کوئی سبق مضمر ہوتا ہے۔ مثلاً ارشادِ ربّانی ہے: ﴿ وَفِیْ اَنْفُسِکُمْ مُ اَفَلا تَجْصِرُونَ فَیْ ﴿ اَفَلا تَجُومُونَ فَیْ ﴾ (الذّریت) 'اور تمہارے وجود میں بھی (ہماری نشانیاں ہیں) 'کیا تم دیکھتے نہیں ہو؟' 'بھی اپنے باطن میں جھا کو تو سہی! قبال نے اس کی تعبیراس طرح کی ہے عید ''اپنے من میں ڈوب کریا جاسراغ زندگی!' '

حقیقت کا ادراک اور معرفتِ ربّ انسان اپنی باطن سے کرسکتا ہے۔ اس کے لیے meditation اور مراقبے ہیں۔ صوفیاء نے جوراست اختیار کیے ان کوقر آن نے اصولاً مانا ہے۔ ایک حدیث جواگر چہ محدثین کے نزدیک متندنہیں ہے مگر صوفیاء اسے تسلیم کرتے ہیں اس میں بیہ ضمون اس طرح آیا ہے: ((مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَف رَبّهُ))"جس نے اپنے آپ کو پہچان لیا سے نے اپنے ربّ کو پہچان لیا"۔ اور قر آن مجید میں بیم مفہوم موجود ہے۔ اسی سلسله سُور میں یعنی سورة الحشر کے آخری رکوع میں ہے کہ:

﴿ وَ لَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسَهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴿ ﴾ (آيت: ١٩) " وَ اللَّهُ فَأَنْسَهُمْ اللَّهُ عَاللَّهُ عَاللَّهُ عَاللَّهُ عَاللَّهُ عَاللَّهُ عَاللَّهُ عَاللَّهُ عَلَّا لِياتِ اللَّهُ غَاللَّهُ عَاللَّهُ عَاللهُ عَاللَّهُ عَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَل

مِنَ السَّمَآءِ مِنْ مَّآءٍ فَاَحْيَا بِهِ الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَآبَّةٍ وَتَصُرِيْفِ الرِّيٰحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَآءِ وَالاَّرْضِ لَالْيَتِ لِقَوْمٍ يَتَعْقِلُونَ ﴿ البقرة )

''نقیناً آسانوں اور زمین کی ساخت میں' رات اور دن کے پہم ایک دوسرے کے بعد آنے میں' اُن کشتیوں میں جوانسان کے نفع کی چیزیں لیے ہوئے دریاؤں اور سمندروں میں چلتی پھرتی ہیں' بارش کے اُس پانی میں جسے اللہ او پر سے برساتا ہے' پھراس کے ذریعے سے مُر دہ زمین کو زندگی بخشا ہے اور (اپنے اسی انتظام کی بدولت) زمین میں ہرفتم کی جاندار مخلوق کو پھیلاتا ہے' ہواؤں کی گروش میں اور اُن بادلوں میں جو آسان اور زمین کے درمیان تابع فرمان بنا کرر کھے گئے ہیں' ان لوگوں کے لیے بیٹ ان لوگوں کے لیے بیٹ ان لوگوں کے لیے بیٹ ایس میں جو سے کام لیتے ہیں۔'

یہ استقراء ہے۔اقبال نے اس کی بڑی خوبصورت تعبیر کی ہے:۔

کھول آئھ'زمیں دکھ'فلک دکھ'فضا دکھے! مشرق سے اُبھرتے ہوئے سورج کو ذرا دکھے!

ہمارے متکلمین اور فلاسفہ کا طریقہ استخراجی منطق (Deductive Logic)

Inner Core قرآنی ہے'۔اس لیے کقرآن مشاہدے کی دعوت دیتا ہے:

﴿ اَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ۚ وَإِلَى السَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتُ ۚ وَإِلَى السَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتُ ۚ وَإِلَى الْاَرْضِ كَيْفَ رُفِعَتُ ۚ وَإِلَى الْاَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ۚ وَإِلَى الْاَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ﴾ (الغاشية)

'' بھلا بیاونٹول کونہیں دیکھتے کہ کیسے بنائے گئے؟ آسان کونہیں دیکھتے کہ کیسے اٹھایا گیا؟ پہاڑوں کونہیں دیکھتے کہ کیسے جمائے گئے؟ اور زمین کو نہیں دیکھتے کہ کیسے جھائے گئے؟''

یتمام الله کی نشانیاں ہیں۔ان مشاہدات کے ذریعے معرفتِ ربّ حاصل کرو۔قرآن مجید

اپنے آپ سے عافل کردیا۔'' گویااللّہ کی معرفت کا نتیجہ معرفتِ نفس ہے۔اپنے آپ کوبھی انسان جھی پہچانے گااگراللّہ کو دیر رہا ہے۔

پچپانے گا۔اس کاعکس (converse) یہ ہے کہ اگر آپ اپنے آپ کو پہچپانیں گے تو اللہ کو پچپانیں گے۔ گویا یہ بات دونوں طرف سے صحیح ہے۔اس لیے کہ روحِ انسانی کا ذاتِ باری

تعالی سے ایک خاص ربط و تعلق ہے جس کے لیے قریب ترین تمثیل یا تشبیه بیہ ہے کہ سورج

اوراس کی شعاعیں کروڑ وں میل کا سفر کر کے زمین تک پہنچ رہی ہیں' بلکہ آ گے بھی نامعلوم

کہاں تک جاتی ہیں'لیکن ہرشعاع کاتعلق سورج کے ساتھ برقرار ہے۔توارواحِ انسانیہ بھی

در حقیقت الله تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ایک ربط وتعلق رکھے ہوئے ہیں۔ گویا اللہ کو پہچانے کا

ایک راستہ بیجھی ہے کہ انسان اپنی روح کی گہرائیوں اور پہنائیوں میں غور وفکر کرے۔

تا ہم جیسا کہ میں نے عرض کیا' قرآن مجید میں معرفت ربّ کے عقلی ومنطقی ذریعے کو صبر کے اس کے معلی و تناوی کا معرف کے اس کے معلی و تناوی کا معرف کے معرف

زیادہ واضح کیا گیا ہے۔لیکن پھراستدلال اور منطق کی بھی دو تشمیس ہیں:

ا) انتخرابی منطق (Deductive Logic): اس میں آ دمی ایک ایک قدم آ گے بڑھا کر دلیل کے حوالے سے فہم وشعور حاصل کرتا ہے۔

۲) استقرائی منطق (Inductive Logic): اس میں انسان کا ئنات میں موجود تنو "ع کے بارے میں اپنے مشاہدات جمع کرتا ہے اور اس سے کوئی نتیجہ اخذ کرتا ہے۔ قرآن مجید نے induction ہی کوسب سے زیادہ نمایاں کیا ہے۔ چنا نچہ ہرشے کو اللہ کی آیت قرا ردیا گیا ہے۔ فرمایا:

ُ ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمٰوٰتِ وَالْاَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْيَلِ وَالنَّهَارِ لَا لَيْلِ وَالنَّهَارِ لَا يَعْران) لَالْبَابِ ﴿ وَالنَّهَارِ عَمران)

''یقیناً آسانوں اور زمین کی پیدائش میں اور رات اور دن کے باری باری سے آنے میں ہوش مندلوگوں کے لیے بہت ہی نشانیاں ہیں۔''

یمی مضمون سورة البقرة میں پوری تفصیل کے ساتھ آیا ہے:

﴿إِنَّ فِيْ خَلْقِ السَّمْوٰتِ وَالْاَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْيُلِ وَالنَّهَارِ وَالْنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلُكِ النَّاسَ وَمَاۤ اَنْزَلَ اللَّهُ

41

بہرحال قرآن کا ایک اسلوب وہ ہے جومیں نے بیان کیا کہ ہرشے اللہ کی نشانی ہے' اسے دیکھواوراس کے ذریعے اللہ کو پہچانو

> برگِ درختانِ سبز در نظرے ہوشیار ہر ورقے دفتر است از معرفتِ کردگار

گویا درخت کا ہر پتااللہ کی معرفت کا دفتر ہے۔ اس مضمون کوقر آن نے اس طرح ادا کیا ہے کہ ہر شے اللہ کی تعبیح کر رہی ہے۔ اس کا نتات کا ذرہ ذرہ اپنے وجود سے اپنے خالق اور صانع اور موجد کے ایک ہستی کا مل ہونے کا اعتراف اور اقرار واعلان کر رہا ہے اور اس کے ذریعے سے تم اللہ کی معرفت حاصل کر سکو گے۔ یہ ہے اس مضمون کی اہمیت جو اس سورہ مبارکہ کی پہلی آیت میں بیان ہوا:

﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ ۚ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ١٠ دوسری آیت کے مرکزی مضمون (اللہ تعالیٰ کے اختیار واقتدار) پر ہم گفتگو کر چکے ہیں ۔ یہ بات دوبارہ نوٹ کر لیجیے کہ یہ بہت اہم مضمون ہے۔ چنانچیان حیوآیات میں بیہ مضمون بار بارآیا ہے۔ پہلی آیت کا اختیام ہوا: ﴿ وَهُو الْعَزِیزُ الْحَکِیْمُ ﴾ ''وہ غالب' حكمت والا بي ورير الفاظ ان آيات مين دومرتبه آئ مين: ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْكُورْضِ ﴾ ''اسى كے ليے آسانوں اور زمين كى بادشاہت ہے'۔اس كے علاوہ آج ہم پڑھیں گے کہ ﴿ ثُمَّ اسْتَوٰی عَلَی الْعَرْشِ ﴾ 'پھروہ عرش پرمتمکن ہوا'' لیعنی اس کا ئنات کو پیدا کرنے کے بعدوہ کہیں الگ تھلگ ہوکرنہیں بیٹھ گیا کہاہے اس سے کوئی دلچیہی نہ ہو' جبیا کہ بعض فلاسفہ کا خیال ہے بلکہ وہی ہے جوتختِ حکومت پرمتمکن ہے۔ان چھآ یات کے اندر حیار مرتبہ emphasise کیا گیا کہ اس کا کنات کا شہنشاہِ مطلق اللہ ہے اور پوری کا نئات میں اسی کی حکومت بالفعل قائم ہے۔اس وسیع وعریض کا نئات کے ایک گوشے میں موجودانسانی زندگی کی اس کا ئنات کے ساتھ کیا نسبت تناسب بنے گی؟ اوراس میں بھی انسان کی زندگی کا تھوڑا سا حصہ ہے جس میں اسے آزادی (Free Will) دی گئی ہے۔ اوراس ہلدی کی گانٹھ کو لے کرآ دمی حاکم (sovereign) بن کر بیٹھ جاتا ہے اوراس کی بنیاد

''عنقریب ہم ان کواپی نثانیاں آفاق میں بھی دکھائیں گے اور ان کے ایپ نفس میں بھی کہ بیقر آن ایپ نفس میں بھی کہ بیقر آن واقعی برحق ہے۔''

اس لیے کہ حضور مُنَّاتِیْم کے زمانے کے بعد Scientific Era شروع ہونے والا تھا۔ ( سائنس کی موجودہ ترقی کوئی بہت قدیم نہیں ہے بلکہ دو تین سو برس کے اندر ہی ہے بہت بڑا دھا کہ ہوا ہے ) ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ قرآن مجید اس سائنسی دَور کا فاتح ہے کہ اس نے انسانوں کوغور دفکر کی دعوت دی ہے:

﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ اُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْنُولًا ﴿ إِنِي اسراء يل) ﴿ مَنْ اللَّهِ مِنْ مَنْهُ وَلَا أَنَهُ كَانَ اور ﴿ مَنْ اللَّهِ مِنْ مَنْهُ وَلَا مِنْ كَانَ اور ولسب بَى كَى بازيرس مونى ہے۔'' ولسب بى كى بازيرس مونى ہے۔''

لین تم اپنے موقف کی بنیاد تو ہمّات پر نہ رکھو بلکہ عقل سے استدلال کر و سمع وبصر سے کام لو اور نتیجہ اخذ کروقر آن مجید میں اس پر جوز ور دیا گیا ہے وہ دووجوہ سے ہے:

ا) عرب جوقر آن کے او لین نخاطب سے ان کا ذوق منطقی اور فلسفیا نئمیں تھا۔ وہ ایک اُئی قوم تھی جس میں پڑھنے لکھنے کا رواج نہیں تھا۔ وہ قوّت کاراورقوّت کردار کے مالک سے۔ خاص طور پر مکہ کے لوگوں کا معاملہ یہ تھا کہ جب تک کوئی دشمن تھا تو جانی دشمن تھا 'لیکن جب کوئی ہشمن تھا تو وہی 'ولی سے حمیدہ ''بن جاتا تھا۔ ان کے یہاں کسی جب کوئی ہاتھ میں ہاتھ دے دیتا تھا تو وہی 'ولی کئی کے میدہ کے ہدر ہے ہیں وہی کررہے ہیں۔ ظاہر مسم کی منافقت نہیں تھی 'بلکہ کردار کی بڑی پختگی تھی کہ جو کہدر ہے ہیں وہی کررہے ہیں۔ ظاہر ہے کہ فلسفہ اور منطق ان کے مزاج سے مطابقت نہیں رکھتا تھا۔ اس حوالے سے بھی قرآن مجید نے Scientific کونمایاں کیا' اور اس اعتبار سے بھی کہ اب Scientific کونمایاں کیا' اور اس اعتبار سے بھی کہ اب

صرف آ بُّ اینے دَور کے تمام انسانوں کی طرف رسول بنا کر بھیج گئے بلکہ تا قیام قیامت آئی کا دور رسالت ہے۔اب ظاہر ہے کہ بی نوع انسان میں ہرطرح کے آ دمی ہیں۔ عوام بھی ہیں'خواص بھی ہیں' جاہل بھی ہیں' علماء بھی ہیں' فضلاء بھی ہیں' فلاسفہ بھی ہیں' ہر ذہنی سطح کے لوگ ملیں گئے ہرطرح کی تہذیب اور تدن سے واسطہ پڑے گا۔ان سب کی طرف رسالتِ مُحريٌ كي بعثت ہے۔اس اعتبار سے الله تعالیٰ نے اپنی حکمتِ كاملہ كے تحت جوطريقه اختیار کیاوہ بیے ہے کہ پہلے ایک قوم کا انتخاب کیا اور اس کے ذہن فکر عمل اور اخلاق وکر دار کے اندرایک عظیم انقلاب بریا کیا اور اسے instrument بنایا کہ اب بقیہ نوعِ انسانی تک یہ پیغام رسالت تم پہنچاؤ۔اس میں ظاہر ہے کہ پہلی مخاطب قوم کی زہنی سطح کوا گرمخوظ نہ رکھاجاتا تویہ پیغام خوداُس قوم کی ذہنی سطح سے بالاتر رہتا۔اس حوالے سے قرآن مجید کا برا حصداُ س قوم کے عقل وشعور کی سطح کے مطابق گفتگو کر تا ہے۔ البتہ چونکہ قر آن حکیم ہمیشہ کے لیے ہدایت ہے اور محدرسول الله منافیق کی رسالت بوری نوع انسانی کے لیے ہے جس میں علاء وحکماء بھی ہوں گے'لہٰذا قر آن حکیم دقیق فلسفیانہ مسائل کو بھی touch کرتا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ بڑے بڑے فلسفیوں کو بھی تو آخر ہدایت یہیں سے نصیب ہونی تھی بیسویں صدي ميں علامه اقبال جيسے نابغه عصر کی فکری پياس بھی آخر اِسی چشمهُ حيواں سے جھنی تھی' جس نے کہا کہ

نه کہیں جہاں میں اماں ملی جو اماں ملی تو کہاں ملی مرے جرم خانہ خراب کو ترے عفو بندہ نواز میں!

مشرق ومغرب کے سارے فلفے کھنگا گئے کے بعد علامہ اقبال کواگر آسودگی میسر آئی اوراگر سکون نصیب ہوا تو قرآن مجید کے دامن میں۔ چنانچہ اپنے فلسفہ خودی کے بارے میں خودان کا کہنا ہے کہ انہوں نے یہ فلسفہ قرآن سے اخذ کیا ہے۔ سید نذیر نیازی نے علامہ اقبال سے دریافت کیا تھا کہ آپ کے اس فلسفہ خودی کا ماخذ کیا ہے اوراس اعتبار سے آپ کس مخر بی فلسفی کے خوشہ چین ہیں؟ تو علامہ نے ان سے فر مایا کہ کل فلال وقت آجانا کی میں مہیں کھوادوں گا۔ سید نذیر نیازی بیواقعہ بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں میں بہت خوش تھا میں مہیں کھوادوں گا۔ سید نذیر نیازی بیواقعہ بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں میں بہت خوش تھا

يربغاوت كرتائ \_ ازروئ الفاظِقر آنى:

﴿ ظَهُوَ الْفُسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْوِ بِمَا كَسَبَتُ اَيْدِى النَّاسِ ..... ﴾ (الروم: ١٤)

' خَشَكَى اورترى مِين فساد بر پاہو گيا ہے لوگوں كے اپنے ہاتھوں كى كمائى ہے۔'
اور در حقیقت اس سورهٔ مباركہ میں جوز ور دے كركہا جارہا ہے كدلگا دو خرج كر دوا پنے آپ
كواللّٰد كى راه ميں' توكس كام كے ليے؟ تاكہ اللّٰد كى حكومت قائم كى جائے! جسے بائبل كى

کواللّٰد كى راه ميں' توكس كام كے ليے؟ تاكہ اللّٰد كى حكومت قائم كى جائے! جسے بائبل كى

Lord's Prayer

Thy Kingdom come,
Thy Will be done on earth
as it is in heavens.

لیعنی اے رہ! تیری مرضی جس طرح آسانوں میں نافذہ ہے اسی طرح زمین پر بھی تیری حکومت قائم ہوجائے! پیچکومتِ الہیکا قیام ہے اسی کا نام اقامتِ دین ہے اسی کا نام غلبہ دین حق ہے اسی کا نام تکبیر رہ ہے۔ ان سورتوں میں سارا زوراسی پر ہے کہ ہم نے اپنے رسول کو بھیجا ہی اس لیے ہے کہ اللہ کے دین کو پورے کے پورے نظامِ زندگی پر غالب کر دے۔ یہی مقصدِ بعثتِ محمد گئے ہے۔ یہی وہ مقصد ہے (نظامِ عدل وقسط کو قائم کرنا) جس کے لیے تمام رسول بھیج گئے۔ اب ظاہر ہے اس کے لیے جان کھیانی ہوگی مال خرج کرنا ہوگا وقت پڑنے پر نقدِ جان تھیلی پر رکھ کرمیدان میں آنا ہوگا اور گردنیں کٹوانی ہوں گی۔

اب آئے تیسری آیت کی طرف! جیسا کہ میں نے عرض کیا تھا یہ فلسفہ وجود سے بحث کرتی ہے جو کہ فلسفے کامشکل ترین موضوع ہے۔اس ضمن میں دوبا تیں بنیادی طور پر سمجھ لیجے۔

ایک بیک قرآن دقیق فلسفیانه مسائل همی طور پرزیر بحث لاتا ہے اور اُن پرزیادہ بحث نہیں کرتا کیکن لاتا ضرور ہے۔ اس کے بھی دواسباب ہیں۔ ایک تو یہی بات جو پہلے کہی جا چکی ہے کہ قرآن کے اوّلین مخاطب امّی سے کیکن رسول اکرم مُنگانیکا کم کا گائی کی بعث تو پوری نوع انسانی کے لیے ہے: ﴿ وَمَاۤ اَرْسَلْنَكَ اِلاَّ کَافَّةً لِّلْنَاسِ بَشِيْدًا وَّ نَذِيرًا ﴾ (سبا: ۲۸) ''اور (اے نی ً!) ہم نے آپ کوتمام ہی انسانوں کے لیے بشیر ونڈیر بنا کر بھیجا ہے '۔ اور نہ

کوبھی لائق اعتنا نہیں سمجھااورا ٹھا کر پھینک دیا۔ لیکن یہاں صرف ایک حدیث کاسہارا لے کرگزر گئے جیسے اس آبیمبار کہ میں اور کچھ ہے، ہی نہیں۔ بہر حال بیاصولی بات ذہن میں رکھیے کہ قرآن مجید میں دقیق فلسفیانہ مسائل پر مفصل بحث نہیں ہوتی 'بلکہ صرف اشارہ ہوتا ہے۔

#### فلسفهُ وجوداوراس كي مختلف تعبيرات

یہ بات خاص طور پر بینوٹ کیجیے کہ فلسفہ وجود فلسفے کا دقیق ترین مسئلہ ہے اوراس کے بارے میں مجھےقطعاً پیدعویٰ نہیں ہے کہ میں فلنفے کا طالب علم ہوں' نہ پیمیرامقام ہے کہ میں اس پر authoritative انداز میں کوئی گفتگو کرسکوں کین اس کے باوجود میں اس پر کیوں گفتگو کرتا ہوں'اسے سمجھ لیجیے۔اس کی وجہ رہے کہ ہمارے اکا برواسلاف میں سے بہت ے حضرات وحدت الوجود کے قائل ہیں اور عام اہل مذہب کی جو ذہنی سطح ہے وہ وحدت الوجود کو کفر سمجھتے ہیں۔ اس طرح ایک بہت بڑا عقد ہُ لانچل (dilemma) پیدا ہو گیا ہے۔شاہ ولی اللّٰہ وحدت الوجود کے قائل ہیں۔ ابنِ عربی کوتو خیر چھوڑ دیجیے کہ ان کی حیثیت کسی مفسر'محدث یافقیہہ کی نہیں ہے' اگر چہمجد دالف ثانی شیخ احمد سر ہندی ُ جواُن کےسب سے بڑے ناقد ہیں اور ان کے فلفے کے جواب میں انہوں نے وحدت الشہو د کے نام سے فلسفہ پیش کیا ہے وہ ابنِ عربی کے علمی اور روحانی مقام کے زبر دست قائل ہیں۔وہ اپنے مکتوبات کے اندریکھی کہتے ہیں کہ میں انہیں (اپنے کشف کے ذریعے) خاصانِ خداوند کے اندرد کھیا ہوں۔اورایک جگہ بیالفاظ آئے ہیں کہ 'من زَلّہ بردارِخوانِ ایشانم ُلکن چہ كنم مسئلة صفات بارى تعالى است! " (ميں توان كے دستر خوان كے جھوٹے كلڑ كھانے والول میں سے ہول کین چونکہ معاملہ صفاتِ باری تعالیٰ کا ہے اور مجھے ان سے اختلاف ہے البذامیں اپنااختلاف پیش کرنے پر مجبور ہوں )۔اس کے باوجود میں کہنا ہوں کہ سی کو ابن عربی سے سوءِظن ہو کوئی انہیں مرتد سمجھے یا جوجا ہے کہے اس سے کوئی بہت بڑا فرق واقع نہیں ہوتا' لیکن شاہ ولی اللّٰہ کواگر کوئی یہ سمجھے کہ وہ مشرک تھے یا مرتد تھے یا ضال کہ مجھے یہ سعادت نصیب ہو رہی ہے کہ شاعر مشرق مجھے اپنے فلسفہ خودی کا source لکھوا ئیں گے۔لیکن جب سید نذریہ نیازی علامہ اقبال کی خدمت میں پہنچ تو اقبال نے کہا کہ قرآن مجید نکال لواور سورۃ الحشر کی آیت ۱۹ کھول کر کہنے گئے کہ میرے فلسفہ خودی کا ماخذ بیآیت مبارکہ ہے:

۔ ﴿ وَلَا تَكُونُوْا كَالَّذِيْنَ نَسُوا اللَّهَ فَانْسُهُمْ أَنْفُسَهُمْ ۗ ﴾ ''اوران لوگوں كے مانند نہ ہو جانا جنہوں نے اللّٰد کو بھلا دیا تو اللہ نے انہیں خوداینے آپ سے غافل کر دیا۔''

تو قرآن مجید میں یہ چیزیں بھی موجود ہیں کیکن خمنی طور پرآئی ہیں اس طور سے کہ اس زمانے کا عرب اسے پڑھتے ہوئے ذراسا تو شطئے کیکن اس سے کوئی مفہوم اخذ کر کے آگے نکل جائے دک نہ جائے 'بلکہ گزر جائے ۔ البتہ کوئی ایبا خص جس کے ذہن میں فلسفیانہ مسائل ہوں گے وہ جب آئے گا تورک جائے گا کہ جاایں جاست! یہ ہے اصل جگہ۔ وہ اس مقام پرغور کرے گا اور اس کی ہدایت اسے وہاں سے مل جائے گی۔ اور ظاہر ہے کہ جوخود فلسفی و کیم ہے اسے زیادہ تفصیل کی ضرورت نہیں ہوتی 'اس کے لیے تو اشارہ کافی ہے' اس کورا ہنمائی کے لیے چند الفاظ مل گئے تو اس کی الجھن حل ہوگئ۔ یہی وجہ ہے کہ فلسفیانہ مسائل قرآن مجید میں موجود تو ہیں' کیکن اس طرح کہ جن لوگوں کا مزاج فلسفیانہ نہیں وہ وہاں سے گزر جائیں گئے کہ کین جن کے ذہن میں سوالات ہیں وہ وہ اہل رک جائیں گے۔ اب امام رازی' جو بہت بڑے منطقی' فلسفی اور منتکلم ہیں وہ اس مقام پر رک گئے اور یوں محسوں ہوتا ہے کہ جیسے یہ کہتے ہوئے قرقم کا نیے دہے ہوں:

اِعُلَمْ اَنَّ هذا المقامَ مقامٌ عامضٌ عميقٌ مهيبٌ

''جان لو کہ بیمقام بڑا عمیق اور گہرامقام ہے 'بڑا پُر ہیبت مقام ہے!''
اور آج کے دَور میں مثلاً مولا نااصلاحی صاحب یہاں سے ایسے گزر گئے جیسے یہاں کچھ ہے
ہی نہیں۔ اپنی تفسیر کے اندروہ حدیث کا سہارا بہت کم لیتے ہیں۔ ان کا اپنا ذوق اور مزاج
تفسیر القرآن بالقرآن کا ہے۔ چنانچ بعض معاملات میں تو انہوں نے متفق علیہ احادیث

اور مُطِل سے تو یہ بات بڑی تثویش کی ہے۔ ان کے علاوہ ہماری اور بہت بڑی بڑی شخصیات وحدت الوجود کی قائل ہیں۔ اس حوالے سے میں اپنے درس میں کوشش کیا کرتا ہوں کہ کم سے کم اس در جے تک بات واضح ہوجائے کہ ان حضرات سے سوءِ ظن خدر ہے۔ کوئی فلسفہ ہے اس سے آپ اختلاف کریں آپ کو بڑے سے بڑے انسان سے اختلاف کریں آپ کو بڑے سے بڑے انسان سے اختلاف کرنے کاحق حاصل ہے کیکن یہ بھھنا کہ یہ حضرات گمراہی اور کفر میں مبتلا ہوگئے (معاذ اللہ) بہت بڑی غلطی ہے۔ اس طرح تو پھر ہمارے لیے اپنے اسلاف میں کوئی سہارانہیں رہے گا۔ اس حوالے سے میں اس موضوع پر گفتگو کیا کرتا ہوں۔ لیکن چونکہ موضوع بہت مشکل ہے اس لیے میں نے عرض کیا تھا کہ خود مجھ پرایک دہشت کی کیفیت ہے کہ میں اسے مشکل ہے اس لیے میں نے عرض کیا تھا کہ خود مجھ پرایک دہشت کی کیفیت ہے کہ میں اسے بیان کرسکوں گا پانہیں!

میں اس مسکلہ کو پہلے کچھ مقد مات کے حوالے سے واضح کرنا چا ہتا ہوں کہ اصل مسکلہ کیا ہے۔ جہاں تک خالق کی ایک ہستی کا تعلق ہے کہ اس کا نئات کا کوئی خالق ہے یہ فطر سے انسانی کے اندرنقش ہے۔ یہ ضمون قرآن مجید میں بڑے خوبصورت انداز میں بیان کیا گیا ہے کہ: ﴿ اَفِی اللّٰهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمُوٰتِ وَ الْاَرْضِ ﴿ ﴿ (ابراهیم: ١٠) " کیا اللّٰہ کی بارے میں کوئی شک ہوسکتا ہے جوآ سانوں اور زمین کا پیدا کرنے والا ہے؟ "معلوم ہوا کہ خدا کو ماننا کہ کوئی خالق ہستی موجود ہے یہ گویا فطر سے انسانی کے اندر پہلے سے نقش ہے اسے برانسان مانتا ہے چا ہے اسے کوئی نام دے دے۔

Call the rose by any name, it will smell as sweet.

اس ضمن میں عوامی سطح پر لوگوں کی گمراہی بیرہی ہے کہ جب وہ خالق کی ہستی کا قیاس کرتے ہیں تو اپنے بڑے سے بڑے انسان کے تصور سے او پر نہیں جا سکتے۔ مثلاً کوئی بہت بڑا شہنشاہ ہے تو اس کے بھی کچھ نائبین سلطنت ہوتے ہیں' اس نے انہیں کچھ نہ کچھ اختیارات دیہوتے ہیں۔ اسی طرح بڑی سے بڑی شخصیت کے کچھ لا ڈلے اور پیارے ہوتے ہیں جن کی بات وہ رڈ نہیں کرسکتا۔ یہ تصورات انسان نے اپنے ذہمن کے حوالے سے اُس خالق کے ساتھ بھی جسیاں کر دیے ہیں کہ اللہ تو وہی ہے' لیکن آل بھے بھی ہیں' چھوٹے چھوٹے

معبود بھی ہیں۔ ''مہادیو' تو ایک ہی ہے لیکن دیوتا اور دیویاں بھی ہیں جنہیں اس نے اختیارات دے رکھے ہیں' اس لیے پچھ بندگی اور ڈنڈ وت ان کی بھی کروتا کہ وہ بھی راضی ہو جائیں۔ دیوی دیوتا وال کا تصوراصل میں ایمان بالملائکہ کی بگڑی ہوئی شکل ہے۔ یہ ہم بھی مانتے ہیں کہ ملائکہ نورانی مخلوق ہیں اوروہ اللہ تعالیٰ کے احکام کی تنفیذ کرتے ہیں۔ لیکن ہمیں مانتے ہیں کہ ملائکہ نورانی مخلوق ہیں اوروہ اللہ تعالیٰ کے احکام کی تنفیذ کرتے ہیں۔ لیکن ہمیں میتایا گیا ہے کہ ان کے ہاتھ میں کوئی اختیار نہیں ہے۔ ﴿ يَفْعَلُونَ مَا يُوْمَرُونَ ﴾ ''وہ وہ بی پچھ کرتے ہیں جس کا انہیں حکم ماتا ہے' ۔ قرآن مجید میں حضرت جرائیل کے بیالفاظ اقل

﴿ لَهُ مَا بَيْنَ ٱیْدِینَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَیْنَ ذٰلِكَ عَ﴾ (مریم: ۲۶) ''جو پھے ہمارے آگے ہے اور جو پھے ہمارے پیچھے ہے اور جو پھاس کے درمیان ہے ( لینی ہماراا پناوجود ) ہر چیز کا مالک وہی ہے'۔

تو بیا پنے وجود کے بھی مالک نہیں ہیں 'یہ بھی اللہ کے اختیارِ مطلق میں ہے۔ یہ ہے در حقیقت وہ تصور جس نے ہمیں شرک سے بچالیا' ورنہ اتنی برگزیدہ ہستیوں کوصا حب اختیار سمجھا جا سکتا تھا۔ قرآن حکیم میں حضرت جبرائیل کی شان میں تو یہ الفاظ آئے ہیں:

﴿ عَلَّمَهُ شَدِیدُ الْقُوٰی ﴿ ذُوْرِمَرَّةٍ ۗ ﴿ (النحم: ٢٠٥) ''ان (مُحَمِّئًا لِیُّنِمَ ) کوزبردست قوت والے (جبر کیل ) نے تعلیم دی ہے جو بڑاصاحب حکمت ہے''۔

دوسری جگہ بیالفاظ آئے ہیں:

﴿إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيْمٍ ﴿ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِيْنٍ ﴾ والتكوير)
مُطَاعِ ثُمَّ آمِيْنِ ﴿ (التكوير)

"بیق الواقع ایک بزرگ بیغام بر (جرئیل علیها) کا قول ہے جو برای طاقت کا مالک ہے عرش والے کے ہاں بلند مرتبہ ہے اس کا حکم مانا جاتا ہے وہ بااعتاد ہے "۔

اگر ہمارے پاس ان کے اختیار کے بارے میں واضح تعلیمات نہ ہوتیں تو ہم بھی انہیں دیوتامان سکتے تھے'اورفرشتوں کے بارے میں یہی کچھان تمام مذاہب میں ہواہے۔

لیکن ہماراتصوریہ ہے کہ اگر چہوہ اس آفاقی کا ئنات کے کارندے ہیں لیکن ان کا اختیار کوئی نہیں ہے نہوہی کچھ کرتے ہیں جن کا حکم اللہ کی طرف سے ہوتا ہے۔ لیکن مشرکین نے یہ تصور قائم کیا کہ فرشتے اللہ کی بیٹیاں ہیں اور عیسائیوں نے یہ عقیدہ گھڑلیا کہ حضرت مسیح اللہ کے بیٹے ہیں۔ اس میسم کے تصورات سے شفاعت باطلہ کا تصور پیدا ہوا۔ چنا نچہ اس عوامی سطح کرتے ہیں۔ اس میسم کے معمن میں کرنے کا کام یہ ہے کہ واضح کردیا جائے کہ حاکم مطلق پرتو حیداور معرفت رہ کے ہاتھ میں ہے اُس کی اجازت کے بغیر کوئی پھے ہیں کرسکتا وہی تنہا معبود حقیق ہے۔

#### وہی ذاتِ واحد عبادت کے لائق! زبان اور دل کی شہادت کے لائق!

ایک اس سے بلندر سطح ہے جس پر آ کریہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ خالق کوتو ہم نے مان لیالیکن اس خالق اور مخلوق (کا کنات) میں نسبت کیا ہے؟ یعنی اسے دوحصّوں میں تقسیم کر لیچے۔

#### ا) خالق نے اس مخلوق کو کیسے بیدا کیا؟

۲) اب خالق ومخلوق کے درمیان کیا ربط ہے؟ جسے فلسفیانہ اصطلاح میں" ربط الحادث
 بالقدیم" کہاجا تا ہے۔اس قدیم (اللہ) اور حادث (کا ئنات) میں ربط کیا ہے؟

یہ ہے فلسفہ ٔ وجود کا وہ مسکلہ جس کے اعتبار سے مختلف مکا تیب فکر پیدا ہوئے۔اس ضمن میں ہمارے ہاں دوبڑ نظریے''وحدت الوجود''اور''وحدت الشہو د'' مشہور ہیں۔ لیکن اس سے پہلے جو بڑی گمراہیاں پیدا ہوئی ہیں اور انسان نے بڑی ٹھوکریں کھائی ہیں ان

کو مجھ لیجے۔ ایک تصور ہندوفلاسفی میں بیدیا گیا کہ خالق اور مخلوق کے درمیان ایسا ہی ربط ہے جیسے ایک بڑھئی میز بنا دیتا ہے' لیکن بڑھئی کو میز بنانے کے لیے پہلے لکڑی درکار ہے۔
لیعنی پہلے مادہ تخلیق موجود ہوگا تب ہی خالق اس سے کوئی چیز بنائے گا۔ اب خالق تو ہے پہلے مادہ تخلیق کی کیکن مادہ بھی پہلے سے موجود تھا۔ چنانچیان کے ہاں مادہ بھی قدیم ہے اور خدا بھی۔ گویا اب بیشویت ہوگئی کہ خدا اور مادہ (matter) دونوں قدیم ہیں۔

اس سے بھی آ گے بڑھ کران کا ایک اور مکتبِ فکر ہے جو تین کوقد یم مانتا ہے ' یعنی خدا بھی قدیم' مادہ بھی قدیم اور روح بھی قدیم ۔ ظاہر بات ہے کہ بیتو بدترین شرک ہے' ہم اس کے بارے میں مزید گفتگو کر کے اپنا وقت ضائع نہیں کریں گے۔ یہ'' تعددِ قد ماء'' کے تصورات کہلاتے ہیں۔

خالق اور مخلوق کے مابین ربط و تعلق کی ایک دوسری شکل بعض لوگوں نے یہ تجویز کی ہے کہ در حقیقت خدا ہی نے اس کا نئات کا روپ دھارلیا ہے جیسے برف پکھل جائے تو پانی بن جا تا ہے۔اب آپ کہیں کہ پانی کہاں سے آیا اور برف کہاں گئ؟ تو دراصل برف ہی پانی ہے اور پانی ہی برف ہے۔ جب پانی ہی برف ہے۔ جب فدا ہے اور پانی ہی برف ہے۔ جب خدا ہے اور ہر شے الوہیت کی حامل خدا ہی نے یہ شکل اختیار کرلی ہے تو گویا ہر شے خدا ہے اور ہر شے الوہیت کی حامل ہے۔اس سے بڑا شرک اور کیا ہوگا ؟ یہ ہمہاوست یا Pantheism کا نظریہ ہے۔

اباس ہے بھی آ گے نکل آ ہے۔ اگریہ کہا جائے کہ خالق ومخلوق کے درمیان ساری سبتیں جو ہماری عقل میں آ رہی ہیں یہ قابل قبول نہیں ہیں تو پھرا یک ہی وجود ماننا پڑتا ہے جو خالتی کا وجود ہے۔ اس نظریہ کو'' تو حید وجود ک'' کہا جاتا ہے۔ اس کی بہترین تعبیر مولانا مناظر احسن گیلائی نے اپنی کتاب''اللہ بین القیم'' میں کی ہے' جو اس آ یہ مبار کہ کی بہترین تعبیر ہے' کہ خالق اور مخلوق میں نسبت کو یوں سمجھو کہ سی شے کا تصور اپنے ذہن میں قائم کرو۔ فرض کریں آپ نے تاج محل دیکھا ہے' اب آپ تاج محل کا تصور اپنے ذہن میں لائے۔ آپ کے ذہن میں یہ تصور آپ کی توجہ سے قائم ہے۔ جب تک آپ کی توجہ مرکوز

عالم تمام حلقهُ دامِ خیال ہے! تو بیکا ئنات در حقیقت اللہ کا تصور ہے جو بڑا ٹھوں تصور ہے جبکہ ہمارا تصور تو ایک ہوائی سا تصور ہوتا ہے۔خالق اور مخلوق کے مابین نسبت کی میہ بہترین تعبیر ہوگی۔ ﴿هُوَ الْاَوَّلُ وَالْاَحِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ﴾

اس کا ئنات کااوّل بھی'آ خربھی' ظاہر بھی کَباطن بھی وہی ہے۔

تو حیدوجودی کی ایک دوسری تعبیر بھی ہے جوابن عربی کی ہے۔اور یہ بہت زیادہ دقیق تعبیر ہے اس لیے کہ Pantheism اور ابن عربی کے نظریة وحدت الوجود میں بہت باریک فرق ہے جسے عام انسان کے لیے ملحوظ رکھنا آ سان نہیں ہے۔ ابن عربی کا نظریہ یہ ہے کہ خالق اور کا ئنات کا وجود تو ایک ہی ہے ، ماہیت کے اعتبار سے کا ئنات عمین وجو دِ باری ہے کین جہال تعین ہوجا تا ہے وہاں وہ غیر ہوجا تا ہے۔ جیسے سائنس آج ہمیں بتاتی ہے کہ تمام اجسام atoms کے بینے ہوئے ہیں۔ atoms سے مالیکیول بینے ہیں اور ان سے مختلف چیزیں وجود میں آئی ہیں۔ایٹم کی مزیرتقسیم کریں تو electrons اور protons ہیں' پھر اس سے بھی چھوٹے photons ہیں۔ اور حقیقت میں تو کچھ ہے ہی نہیں' صرف electric currents ہیں۔ انہی electric currents نے جو خاص شکل اختيار كى تووه شەوجودىين آگئ-آپكويە بال خالى نظر آربائ مىرىيخالى تونېيى ئاس میں ہوا ہے جو ہائیڈروجن اور آئسیجن کا ملغوبہ ہے اور اس کے اندروہ سارے ایٹم لطیف صورت میں موجود ہیں۔ مختلف اشیاء میں مختلف formations میں ایٹم موجود ہیں۔ چنانچہ ماہیت کے اعتبار سے اس گھڑی اور عینک میں کوئی فرق نہیں 'بیانہی ایٹوں کی مختلف تراکیب ہیں۔ لیکن جب ایک خاص فارمولے کے تحت atoms نے پیشکل اختیار کی تو بیا یک دوسرے کا غیر ہیں ۔ لہذا جہاں کسی وجودیا کسی ہستی کا تعین آ گیا وہ ذات باری تعالی کا غیر ہے'اس کا جزونہیں ہے'لیکن ماہیت وجودمشترک ہے کل کا ننات کے اندروجودایک ہی ہے اوروہ ذاتِ باری تعالیٰ کا ہے۔اس کوکہا گیا ہے ''وحدت الوجود''لعنی وجود کاایک ہونا۔

رہے گی پیضور ذہن میں رہے گا جیسے ہی توجہ ہے گی اس کا کوئی وجود باقی نہیں رہے گا 'وہ ختم ہوجائے گا۔اور یہ جوآپ کی ذہنی تخلیق ہے آپ ہی اس کے پنچ بھی ہیں'او پر بھی'اوّل بھی اور آخر بھی۔اس کا اپنا تو کوئی وجود ہے ہی نہیں' وجود تو در حقیقت آپ کا ہے'یہ آپ کا ایک تصور ہے جوآپ نے اپنے ذہن کے اندر تخلیق کیا ہے۔ بالکل یہی تعلق ہے اس کا کنات اور خالتی کا۔یہ کا کنات کوئی علیحدہ شے نہیں ہے۔ گویا اس کا اپنا کوئی وجود نہیں ہے۔

اباسی''تو حیدوجودی'' کی ایک تعبیر شیخ احرسر ہندگ نے کی ہے۔ انہوں نے ایک بڑی پیاری مثال سے واضح کیا ہے کہ یہ کا نئات ہمیں نظر تو آرہی ہے لیکن حقیقت میں اس کا وجود نہیں ہے'وجودایک ہی ہے اوروہ اللہ کا وجود ہے۔ انہوں نے اس کی مثال بیدی ہے کہ آپ ایک کٹری کے کہ آپ ایک کٹری کے کراگر اس کے ایک سرے پرکوئی کپڑا باندھ دیں اور مٹی کا تیل ڈال کر دیا سلائی سے آگ لگا دیں تو اب ایک مشعل آپ کے ہاتھ میں ہے۔ اسے ایک دائرے میں تیزی سے حرکت دیجی تو دیکھنے والے کو ایک آتشیں دائر ہ نظر آئے گا'جب کہ دائرے کا حقیقت میں کوئی وجو دنہیں ہے بع

ہر چند کہیں کہ ہے ' نہیں ہے! وجودتو صرف اس ایک شعلہ جوالہ کا ہے' باقی حرکت کی وجہ سے بہت کچھ نظر آر ہاہے جو فی الواقع موجو ذہیں ہے۔اسی کوکہا گیا ہے کہ

کُلُّ مَا فِی الْکُوْنِ وَهُمْ اَوْ خَیالٌ اَوْ عُکُوْسٌ فِی الْمَرایا اَوْ ظِلاَلْ یعنی اس کا نات میں جو پھنظر آرہاہے بیقی نہیں ہے۔اس کی حقیقت تو بس وہم اور خیال کی ہے یا بس اتن ہے جیسے سائے ہوتے ہیں یا جیسے آئینہ میں عکس ہوتا ہے'۔

وجودتو اُس شے کا ہے جس کا عکس ہے خود عکس کا کوئی وجو ذہیں ہے۔ تو حقیقی وجود صرف اللہ کا ہے۔ یہ نظریہ وحدت الشہو د ہے۔ اس میں بیہ بات ماننی پڑے گی کہ بیر کا سُنات جونظر آ رہی ہے قیقی وجود کی حامل نہیں ہے۔ بقول غالب

ہتی کے مت فریب میں آجائیو اسد

حضرت شیخ احدسر ہندی گیار ہویں صدی ہجری کے مجد دِ اعظم ہیں جبکہ حضرت شاہ ولی الله محدث دہلوی بار ہویں صدی ہجری کے مجد دِ اعظم ہیں'ان کے مابین قریباً سوسال کا فرق ہے۔شاہ ولی الله د ہلوگ نے اس ضمن میں جو فیصلہ کیا ہے وہ یہ ہے کہ ابن عربی کے نظرية وحدت الوجود اور شيخ احمد سر ہندگ كے نظرية وحدت الشہو د كے مابين صرف تعبير كا فرق ہے حقیقت کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں۔اور اسے خود شاہ صاحبؓ نے '' توحید وجودی'' سے تعبیر کیا ہے۔ یعنی وجود حقیقی ایک ہی ہے اور وہ اللہ کا ہے کین جہال کسی شے کا علیحدہ شخص ہوگیا وہ اللہ کا غیر ہے وہ خدانہیں ہے۔ تاہم ماہیت وجود خالق اور مخلوق کے درمیان ایک مشترک قدر کی حیثیت رکھتی ہے۔ بیہ ہے وحدت الوجود اور وحدت الشہو د کا نظر بيه جيے شاہ ولي اللَّهُ نے'' توحيد وجودي'' ہے تعبير کيا اور اسي کي تعبير' لا معبو كه اللَّهُ الله''اور بلندتر سطح ير' لامقصو دَ إلاَّ الله' لا مطلوبَ إلَّا الله اور لا محبوبَ إلاَّ الله" ہے۔مزیداور جاکراس کی تعبیر'لا موجو کو اِللّا الله' سے کی جاتی ہے۔ یعنی الله کے سوا وجو دِ حقیقی اور کسی کانہیں' وجود حقیقی صرف الله کا ہے۔البتہ جیسے سمندر کے اوپر بننے والى لهرين اگرچه الگ نظر آتی بين ليكن در حقيقت وه سمندر بي كا حصه بين اسي طرح وجود بسيط خالق اورمخلوق كے درميان مشترک ہے البتہ جب كوئى وجود معين ہوكر كوئى شكل اختيار كر لیتا ہے تو وہ خالق کا غیر ہوتا ہے۔ یہاں بیشے ہمداوست اور pantheism سے الگ ہو جاتی ہے۔اس فرق کولمحوظ رکھیے اس کے بعد جی میں آئے تو آپ اس نظریے کواٹھا کر بھینک دیں آپ کووہ نا قابل قبول نظر آئے تو بالکل ٹھکرا دیں۔ ہمیں بڑے سے بڑے شخص ے اختلاف کاحق حاصل ہے۔ اختلاف نہیں کر سکتے تو محدر سول الله مَالِیْوَ اِسے نہیں کر سکتے ، باقی ہر خص سے اختلاف ہوسکتا ہے۔البتہ یہ بات پیشِ نظررہے کہ جن لوگوں نے اس کو مانا ہےان کی تو بین نہ ہوان کے بارے میں بیسوئے طن نہ ہوکہ (معاذ اللہ) وہ ہمہاوست اور Pantheism کے قائل ہیں اور وہ مشرک ہوگئے ' گمراہ ہوگئے۔

فلسفهٔ وجود کے بیجودوshades ہیں جن میں وحدت کا معاملہ ہے ان کے شمن میں ہندوستان کے مکاتب فلسفہ میں شکر اچار یہ وحدت الوجود کا قائل تھا اور ایک دوسرا فلسفی

رامانُجُ وحدت الشهو د کا قائل تھا۔ فلسفهُ وجود کی یہی دو interpretations ہوسکتی ہیں' حقیقت میں بات ایک ہی ہے کہ وجود صرف اللہ کا ہے' باقی کوئی شے وجود حقیق کی حامل نہیں۔ یا یہ کہنے کہ ماہیت وجود کے اعتبار سے مخلوق کو خالق کے ساتھ قدر مشترک کی حیثیت حاصل ہے' کیکن تعین کے اعتبار سے وہ خدا کا غیر ہے۔

## حدیث نبوی سے را ہنمائی

﴿ هُوَ الْأُوّلُ وَ الْأَخِرُ وَ الْطَاهِرُ وَ الْبَاطِنُ ﴾ کے بارے میں ہمیں حدیثِ نبویً سے بھی راہنمائی ملتی ہے۔ بیحدیث حضرت ابوہریہ ﷺ سے مروی ہے اور شجے مسلم اور مسلد احمد بن حنبل میں آئی ہے۔ نیز قاضی ابویعلی نے اسے اپنی ''مسند'' میں حضرت عائشہ صدیقہ فائن سے روایت کیا ہے۔ بیاصل میں حضور مُلَا اللّٰهُ کَا ایک دعا ہے:

اللَّهُمَّ اَنْتَ الْاَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الظَّهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الظَّهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُوْنَكَ شَيْءٌ

''اے اللہ! توہی وہ اوّل ہے جس سے پہلے کچھنیں۔ اور توہی وہ آخر ہے جس کے بعد کچھنیں ہوگا۔ توہی ظاہر ہے' تجھ سے بڑھ کرنمایاں یا بالاتر کوئی نہیں اور اے اللہ! توہی ایساباطن ہے کہ تجھ سے زیادہ مخفی کوئی نہیں!''

آپ حدیث کے ان الفاظ پرغور کریں گے تو معلوم ہوگا کہ حضور مُلُقَّلِیْمُ کی اس حدیث نے اس نہایت ثقیل نہایت دقیق اور نہایت مشکل مضمون کو بہت ہمل اور آسان بنا دیا۔ چنا نچاس حدیث کے حوالے سے انسان بآسانی یہاں سے گزرجائے گا۔لیکن واقعہ یہ ہے کہ جو الفاظ کہ غور کرنے والے کے لیے اس میں اشکالات موجود ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جو الفاظ ہماری ہمارے پاس ہیں ان کا اپنا ایک connotation اور مفہوم ہوتا ہے اور یہ الفاظ چونکہ ہماری زبان کے ہیں لہذا ان کا وجود ہمارے اپنے تصورات کے مطابق ہوتا ہے۔ جب ہم کسی شے کو کہتے ہیں کہ یہ پہلی چیز ہے اس سے پہلے کے خینیں تو اس کے بارے میں خواہ مُخواہ ایک

تصور پیدا ہوجا تا ہے کہ اس شے کا گویا پنا کوئی نقط ُ آغاز ہے۔ہم کہتے ہیں کہ یہ پہلامکان ہے 'اس سے پہلے پی نہیں ہے' مگراس سے پہلے خلا ہے۔لین اللہ تعالیٰ کی ذات کے بارے میں ہم پیضور قائم نہیں کر سکتے کہ اس کے وجود کا کوئی نقط ُ آغاز بھی ہے یا اس سے پہلے کوئی میں ہم پیضور قائم نہیں کر سکتے کہ اس کے وجود کا کوئی نقط ُ آغاز بھی ہے یا اس سے پہلے کوئی عدم مجھن تھا۔لیکن اس کی تعبیر کے لیے ہم الفاظ کہاں سے لائیں؟ کسی ایسی ہم نقط ' فقد نم ' اختیار لیے جو ہمیشہ سے ہو ہمارے پاس کوئی لفظ ہے ہی نہیں۔اصطلاح میں ہم لفظ ' فقد نم ' اختیار شہر ہے' فلاں شہر ہو گا قدیم کہ تہذیب ہو ' لیکن اس کے معنیٰ تو نہیں ہو سکتے کہ وہ ہمیشہ سے ہے۔ یہ فلاں تہذیب ہو کی طور پر اصطلاح میں داخل کرنا پڑا' یہ ہماری مجبوری ہے۔ حقیقت ہے کہ ہماری زبان میں وہ الفاظ ہی موجود نہیں ہیں جو اللہ تعالیٰ کی ذاتِ مطلق کی حقیق تعبیر کرسکیں۔

> اَنْتَ الْآوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ

پھران الفاظ کے اندراز خود ایک احتیاج موجود ہے اوّل و آخر کے الفاظ کوئی اضافی نسبت طلب کرتے ہیں کہ کس کا اوّل؟ کس کا آخر؟ یہ الفاظ اس خطبے میں بھی آئے ہیں جو حضور مُلَّا لَیْنِیَّا نے شعبان کے آخری دن رمضان المبارک کے استقبال کے شمن میں اس کی عظمت کو بیان کرنے کے لیے دیا تھا۔ اس خطبے میں آپ مُلَّا اِنْ اوّل و آخر'' کورمضان المبارک کے مہینے کے ساتھ نسبت دی: ((اَوَّلُهُ رَحْمَةٌ وَاَوْسَطُهُ مَعْفِورَةٌ وَ آخِرُهُ عِنْقُ المبارک کے مہینے کے ساتھ نسبت دی: ((اَوَّلُهُ رَحْمَةٌ وَاَوْسَطُهُ مَعْفِورَةٌ وَ آخِرُهُ عِنْقَ

مِّنَ النَّارِ) لِعنی اس مہینے کا اوّل الله تعالیٰ کی رحمت کا مظہر ہے درمیانی حصہ الله کی مغفرت کا مظہر ہے اور اس کا آخری حصہ جہنم سے گلوخلاصی ہے۔

اسی طرح آپ دیمیں کے کہ اسی سورہ مبارکہ میں آگے آرہا ہے: ﴿ فَضُرِبَ بَدُودِ لِلّٰہُ بَابُ ﴾ کہ جنت اور دوزخ کے مابین ایک فصیل حاکل کر دی جائے گی جس کا ایک وروازہ ہو گا۔ ﴿ بَاطِنْهُ فِیْهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ اس جس کا ایک وروازہ ہو گا۔ ﴿ بَاطِنْهُ فِیْهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ اس دروازے کے اندررحت ہوگی اور باہر عذا بو باطن کے لیے بھی نسبت درکار ہے کہ سے کا ظاہر! ﴿ هُوَ الْاُوّلُ وَ الْاٰخِوُ وَالظّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ ﴾ میں اس شے کا ذکر نہیں کیا گیا ' کین اگر اس پرغور کیا جائے تو وہ ایک می شے ہو سکتی ہے کہ کل سلسلہ کا ور کہ علی اللہ ہے اس کا ظاہر بھی اللہ ہے اور اس کا باطن بھی اللہ ہے ' لیکن چونکہ قرآن اس کا آخر بھی اللہ ہے اس کا ظاہر بھی اللہ ہے اور اس کا باطن بھی اللہ ہے ' لیکن چونکہ قرآن میں ایک بروبھی پڑھ کرگز رجائے اور اسے کوئی اشکال نہ ہو۔ اور اگر اسے زیادہ ہی دفت ہوتو اس کی مشکل صل ہو جائے گی اور وہ بڑی سہولت کے ساتھ میاں سے گز رجائے گا:

اللَّهُمَّ اَنْتَ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الظَّهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الظَّهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ وَاَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُوْنَكَ شَيْءٌ

لیکن حقیقت میں کا ئنات کے اس پورے سلسلہ تخلیق کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی ذات کا ربط بیہ ہے کہ وہ اس کا غیر نہیں ہے۔

معيتِ الهي كامفهوم

ذاتِ باری تعالیٰ کے بارے میں ہمارے عوام کا ایک عام تصوریہ ہے کہ وہ کسی ایک

خاص جگہ پر موجود ہے اوراس کا وجود کا نئات میں ہر جگہ نہیں ہے۔ اس سورہ مبارکہ کی اگلی آیت میں جوالفاظ آرہے ہیں: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ آیْنَ مَا كُنتُم ﴾ ''اوروہ تمہارے ساتھ ہی ہوتا ہے جہاں کہیں تم ہو' كے بارے میں بالعموم بی تصور ہے کہ وہ صرف اپنی صفات كے اعتبارے ہمارے ساتھ ہے ہماری با تیں سن رہا ہے۔ بی تواس کی تاویل ہوگئ جبکہ الفاظ تو یہ ہیں: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ آیْنَ مَا حُنتُم ﴾ ''اوروہ خود تمہارے ساتھ ہے ہماں کہیں بھی تم ہو' ۔ تو بیتا ویل در حقیقت ان الفاظ کاحق ادا نہیں کر رہی ۔ وہ ہمارے ساتھ ہمارکہیں ہی تم ہیں جانے 'کین وہ ہمارے ساتھ ہر جگہ ہر آن موجود ہے۔ اس کے لیے کیسے ہے؟ یہ ہم نہیں جانے 'کین وہ ہمارے ساتھ ہر جگہ ہر آن موجود ہے۔ اس کے لیے انگریز کی میں جو محالی کی آل شکی ع علیہ ہو ہو ہو ہمارے ساتھ ہوتا ہے 'کیسے ہو وہ تمہارے ساتھ ہوتا ہے' کسی ع قیدیں ہو وہ تمہارے ساتھ ہوتا ہے' کسی ہو وہ تمہارے ساتھ ہوتا ہے' Omn is cient

﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ يه الفاظ بالكل واضح بين ان مين كسى تاويل كى گنجائش نبيل ہے۔ جيسے الله كا ہاتھ (يكهُ اللهِ) ايك حقيقت ہے۔ ہم مانتے بين كه الله كا ہاتھ ہے وہ ايسا ہاتھ نبيل ہے جيسے ہمارا 'كين كوئى حقيقت تو ہے جس كو "يكهُ الله " سے تعبير كيا گيا۔ اس كى كيفيت كو ہم نہيں جانتے 'يہ ہمارى وہ مجبورى ہے جوالله كى ہر صفت كے بارے ميں ہمن شرشتہ نشست ميں بيان كر چكا ہوں الله ديكھا ہے 'كين كيسے ديكھا ميں ميں ہمن ہيں جانتے ! ہميں كيا پنة كه كيسے ديكھا ہے! اس كى اس طرح كى آئي تصين تو نہيں ہيں جيسي ہمارى ۔ اس كا ديكھا اس خارجى نور كامخاج تو نہيں ہے جس كے ہم مخاج بيں۔ بين جس كے ہم مخاج بيں ديكھ سكتے۔ ہمارى بيسارت اگر چہم وجود ہو آئكھ ہى درست ہو ليكن اگر روشنى نہ ہو تو ہم نہيں ديكھ سكتے۔ ہمارى بيان كو في مين وہ بين افظ ' ديكھا ہے کہ ہم بھى ديكھتے ہيں' وہ بھى ديكھا ہے ہمارى اس كى نوعيت ميں زمين و آسان كا فرق ہے ۔ گوياع '' چہنبیت خاك را باعالم پاك! ' بہارے اور اس كے ديكھنے كى نوعيت ميں كوئى آس پاس كا قرب ہے ہى نہيں ۔ فارسى كے الم ياك! بياشعار ذرا ملاحظہ تيجھے۔

اے برتر از خیال و قیاس و گمان و وہم وز ہرچہ گفتہ ایم و شنیدیم و خواندہ ایم دفتر تمام گشت و بپایاں رسید عمر ما ہم چناں در اوّلِ وصفِ تو ماندہ ایم! "اے وہ ذات تبارک وتعالیٰ جو ہمارے خیال قیاس گمان اور وہم ہر شے سے ماوراء ہے! جو پچھہم نے کہا' جو پچھہم نے سنا اور جو پچھہم نے پڑھا' ان سب سے تیری ذات بہت بلند اور اعلیٰ وار فع ہے۔ (ہمارے

اے وہ ذات تبارک و تعالی جو ہمارے خیال قیاس کمان اور وہم ہر شے سے ماوراء ہے! جو پھی ہم نے کہا جو پھی ہم نے سنااور جو پھی ہم نے سااور جو پھی ہم نے بڑھا ان سب سے تیری ذات بہت بلنداوراعلی وار فع ہے۔ (ہمارے پاس وہ نطق اور وہ الفاظ ہی نہیں ہیں جن سے ہم تیرے سی وصف کو بیان کرسکیں۔) دفتر کے دفتر ختم ہو گئے اور اب ہماری عمر کا سفینہ بھی آخری سرحدکو پہنچا ہوا ہے اس کے باوجود ہم ابھی تیری پہلی صفت ہی کے بارے میں متیر اور پریشان ہیں (اور ہمیں اس کے بارے میں کوئی تصور اور ادراک نہیں ہوسکا)"۔

متکلمین کے نزد یک اللہ تعالیٰ کی صفت اوّلین وجود ہے۔ اللہ تعالیٰ کی چھسب سے اہم اور بنیادی صفات وجود حیات علم ارادہ قدرت اور کلام ہیں بقیہ تمام صفات ان ہی صفات کی شرح ہیں۔ بعض لوگ ان میں سماعت اور بصارت کو بھی شامل کرتے ہیں کیکن سماعت اور بصارت کو بھی شامل کرتے ہیں کیکن سماعت اور بصارت در حقیقت صفت علم ہی کی شرح ہیں۔ تو ان صفات میں سب سے پہلی صفت ''وجود'' ہے' جس کے بارے میں کہا گیا''ماہم چنال در اوّل وصفِ تو ماندہ ایم!'' یعنی ہم تو تیرے پہلے وصف کے بارے میں ہی متحیر ہیں' پریشان ہیں اور اس پرغور کرتے ہوئے ہماری عقل ہماراساتھ چھوڑ جاتی ہے۔

جبکہ تجھ بن نہیں کوئی موجود پھر یہ ہنگامہ اے خدا کیا ہے؟

وجو دِ باری تعالیٰ کے بارے میں جوتشبیہات پیش کی گئی ہیں وہ میں آپ کے سامنے عرض کر چکا ہوں۔ آپ چا ہیں تو توحید وجودی اور وحدت الوجود کو د ماغ کاخلل قرار دیں ایکن اسے کفر اور شرک نہ کہیں' اس لیے کہ نظریہ'' وحدت الوجود'' ہمہ اوست اور

Pantheism کے مترادف نہیں ہے۔

## علم الهي كي وسعت وجامعيت

آیت کے آخر میں الفاظ آئے: ﴿ وَهُوْ بِکُلِّ شَیْءٍ عَلِیْمْ ﴾ ''اوروہ ہرشے کا جانے والا ہے''۔ جب ہرشے کا اوّل و آخر ظاہر وباطن وہی ہے تو کا نئات کے اندروہ کہیں دُور نہیں ہے' بلکہ تم جہال کہیں بھی ہووہ تمہارے ساتھ ہے۔ جیسے سورہ ق میں فرمایا: ﴿ نَحْنُ اَفْرَ بُ اِلْیَهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِیْدِ ﴾ ''ہم توانسان سے اس کی رگ جان سے بھی قریب تر ہیں' ۔ یہال جوفر مایا گیا: ﴿ وَهُو مَعَکُمْ آئِنَ مَا حُنْتُمْ ﴾ ''جہال کہیں بھی تم ہوتے ہووہ تمہارے ساتھ ہے' ہم اس کی گئیہ کونہیں بھی تھے' اس کی کیفیت کونہیں جان سکے' لیکن تمہارے ساتھ ہے' ہم اس کی گئیہ کونہیں بھی ہوں وہ ہمارے ساتھ ہے' ہم اس کی گئیہ کونہیں ہے۔ اور جب وہ اتنا قریب ہے تو معلوم ہوا کہ ہر وہ ہماری رگ جاں سے بھی زیادہ قریب ہے۔ اور جب وہ اتنا قریب ہوتہ معلوم ہوا کہ ہر چیز کا گویا وہ خود ہی چثم دید گواہ ہے۔ فرشتے نامہ اعمال کی صورت میں جور پورٹیس تیار کر رہے ہیں اللہ ان کامخاج نہیں ہے۔ وہ تو ہر چیز کاعلم رکھنے والا ہے۔ فرشتوں کی رپوٹیس تو رہے ہیں اللہ ان کامخاج نہیں ہے۔ وہ تو ہر چیز کاعلم رکھنے والا ہے۔ فرشتوں کی رپوٹیس تو اس لیے تیار ہور بی جیں کہ

Justice should not only be done, it should also appear to have been done.

نامہُ اعمال کی بیہ فائلیں اس لیے تیار ہورہی ہیں کہا گر کوئی شخص اللہ تعالیٰ کے فیصلے کو چیلنج کریے تواس سے کہا جائے کہ:

﴿ إِفْرَاْ كِتْبَكُ عَلَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ (بني اسراء يل) " " اپني كتاب يره ك! توآن اپناآپ بن محاسب كافى ہے۔ "

یہ سب اتمام جحت کے لیے ہے ورنہ اللہ تعالیٰ بذاتِ خود سمیج 'بصیر ہے 'جہاں کہیں بھی تم ہوتے ہوہ ہم چیز کاعلم رکھتا ہے۔

میں نے عرض کیاتھا کی اور قدرت اللہ تعالیٰ کی دوبڑی بنیادی صفات ہیں جن کے بارے میں قرآن حکیم میں باربارآتا ہے: وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْ ءٍ قَدِيْرٌ ، وَهُوَ بِكُلِّ شَيْ

عِ عَلِيْم لَ الْوَارَ وَ الْوَالِيَّ الْوَارِدَ الْوَالِيَّ الْوَلَى الْوَارِدَ الْوَالِيَّ عَلَى الْوَرِدَ الْوَالِيَّ عَلَى الْوَرِدَ الْوَلِيَّ الْوَرِدَ الْفَيْتِ لَوْلَى الْدَازَهِ نَه تَوْ كَمِيتَ كَاعْتِبارِ سے (qualitatively) - ہم نہ تو یہ جان سکتے ہیں کہ اسے کتی قدرت حاصل ہوا در نہ ہی ہم اسے پہچان سکتے ہیں کہ اس کی قدرت کیسے exercise ہوتی ہے۔ اس کا علم کتنا ہے اور اسے کیسے حاصل ہوتا ہے نہ ہم نہیں جان سکتے ۔ ان تمام چیزوں سے ہٹ کر ہم صرف یہ جانے اور اسے کیسے حاصل ہوتا ہے نہ ہم نہیں جان سکتے ۔ ان تمام چیزوں سے ہٹ کر ہم صرف یہ جانے ہیں کہ وہ ہر شے کاعلم رکھتا ہے اور وہ ہر شے پر قادر ہے ۔ چنا نچان آیات میں بھی آ یہ دیکھیں گے کہ صفت علم کو کتنی مرتبہ دہرا کر لایا گیا ہے۔

## تخلیق کا ئنات-چھدن میں

آ گے فرمایا: ﴿ هُوَ الَّذِی خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ فِی سِتَّةِ اَیَّامٍ ﴾ ''وہی ہے جس نے پیدا کیا آسانوں اور زمین کو چھ دنوں میں''۔ یہ بات میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہ آسان اور زمین قرآن کی مستقل تعبیر ہے کل سلسلۂ کون و مکان کے لیے۔ قرآن حکیم کون و مکان جیسی فلسفیا نہ اصطلاحات استعمال نہیں کرتا' آسان اور زمین کے مفہوم کو عام آدمی بھی مسجھتا ہے' لیکن اس سے مراد ہے کل سلسلۂ وجود' کل سلسلۂ مخلوقات' کل سلسلۂ کا ننات۔ یہ سب اللہ تعالیٰ نے چھ دنوں میں تخلیق فرمایا۔

آسان وزمین کی چودنوں میں تخلیق کا مضمون قرآن مجید میں سات مرتبہ آیا ہے جس طرح قصہ اُ آ دم وابلیس بھی قرآن مجید میں سات مرتبہ دہرایا گیا ہے۔اللہ تعالیٰ نے آسان و زمین چودنوں میں پیدا کیے۔ یہاں دن سے مراد کیا ہے؟ اس میں تو کوئی شک ہی نہیں کہ اس سے ہمارادن مراذ نہیں ہے۔ہماری زمین کی اپنے محور پرایک گردش جوہوتی ہے اس سے ہمارا چوبیں گھنے کا ایک رات دن وجود میں آتا ہے۔ اس طرح ہر سیار سے (Galaxy) کا دن کیا ہوگا؟ مان دوسر سے سے مختلف ہے۔اب ہماری پوری کہشاں (Galaxy) کا دن کیا ہوگا؟ کا نات کی ہر شے گھوم رہی ہے جیسا کہ قرآن مجید میں آیا ہے: ﴿ کُلُّ فِنی فَلَكِ لَا سِیْنَ ہُونَ کُی ہِر سُنے گوم رہی ہے جیسا کہ قرآن مجید میں آیا ہے: ﴿ کُلُّ فِنی فَلَكِ اللّٰ اللّٰ

آئے ہیں۔ اُس وقت صحابہ کرام رضوان الدعلیم اجمعین نے اس کا کیامفہوم سمجھا ہوگا'ہم اس کا کچھا ندازہ نہیں کر سکتے۔ یہ حقیقت انسان پر بتام و کمال آج منکشف ہوئی ہے کہ عو'' سکوں محال ہے قدرت کے کارخانے میں!'' کا ننات کی کوئی شے تھہری ہوئی نہیں۔ ذرّہ سکوں محال ہے قدرت کے کارخانے میں!'' کا ننات کی کوئی شے تھہری ہوئی نہیں۔ ذرّہ (atom) کو دیکھیں تو اس میں بھی electrons مسلسل حرکت میں ہیں اور اسی طرح آپ نظام ہمشی کودیکھیں تو ہرسیارہ گردش میں نظر آتا ہے' جیسے زمین کے بارے میں کہا گیا بھی

''یہ زمین کویا رقص کررہی ہے' خود اپنے محور کے گردبھی چکر کھارہی ہے اور سورج کے گردبھی خواف کررہی ہے۔ پھر یہ سورج جواپنے پورے خاندان کو لے کرکسی بہت بڑے star کے طواف کررہی ہے۔ پھر یہ سورج جواپنے پورے خاندان کو لے کرکسی بہت بڑے star کرد چکر لگارہا ہے' یہ تیسری حرکت ہے۔ پھر ہماری پوری Galaxy حرکت میں ہے۔ پھر نے پہر شے حرکت میں ہے۔ پھر نے ان الفاظ میں بیان کر دیا: ﴿ مُحُلُّ فِیٰ فَلَکُ یَسْبَحُونَ ﴾ ۔ جیسے اللہ تعالی کی صفات کے بارے میں ایک ہی لفظ''مُحُلُ' ہماری پناہ گاہ ہے۔ تو اب اس ہماری پناہ گاہ ہے اس طرح یہاں بھی وہی لفظ ''مُحل '' استعال کیا گیا ہے۔ تو اب اس پوری کا نئات کا دن کیا ہوگا؟ قرآن مجید میں کچھاور دنوں کا بھی تصور ہے' لیکن لازم نہیں ہوری کا نئات کا دن کیا ہوگا؟ قرآن مجید میں کچھاور دنوں کا بھی تصور ہے' لیکن لازم نہیں دنیا کے معاملات کی تدبیر فرما تا ہے۔ جیسے ہمارے ہاں پانچ سالہ یا دس سالہ منصوبہ ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی تدبیر کا معاملہ طے ہوجا تا ہے' جیسے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ يُكَبِّرُ الْكُمْوَ مِنَ السَّمَأَءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعُوُّجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ الْكُمْو مِنَ السَّمَأَءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعُورُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ الْفَ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (السحدة) "وه الله الله مركى تدبير كرتا ہے آسان سے زمین كی طرف والپن لوثنا ہے ایک ایسے دن میں جس كی مقدار تمہار سے ایک ایسے دن میں جس كی مقدار تمہار سے ایک ہزار سال ہے '۔

ایک ہزار برس کی اس مقدار کی غلط تعبیر کرتے ہوئے اکبر کے زمانے میں ابوالفضل اور فیضی جیسے بڑے جغادری علماء نے جوا قبال کے الفاظ میں لغت ہائے ججازی کے قارون تھے اکبر کے ایماء پرییشوشہ چھوڑ اکہ شریعت محمدی کو آئے ہوئے ایک ہزار برس پورے ہوگئے ہیں الہٰذااب دین محمدی کا دورختم ہوا اور دین الہی کا دور شروع ہور ہاہے۔

قرآن مجید میں بچاس ہزارسال کے برابرایک دن کا ذکر بھی موجود ہے اوراس کے بارے میں گمان غالب ہے کہ وہ قیامت کا دن ہے۔ فرمایا: ﴿ تَعُورُ جُ الْمُلَوَّكُةُ وَاللَّوْ وَ حُ الْمُلَوِّكُةُ وَاللَّوْ وَ حُ الْمُلَوِّكُةُ وَاللَّوْ وَ حُ الْمُلَوِّكُةُ وَاللَّوْ وَ عَلَى يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِیْنَ اَلْفَ سَنَةٍ ﴾ (المعارج:٤) ''ملائکہ اور روح (جرئیل ) اس کے حضور چڑھ کر جاتے ہیں ایک ایسے دن میں جس کی مقدار پچاس ہزار سال ہے'۔ جہاں تک زمین وآسان کی چودنوں میں تخلیق کا معاملہ ہے تو بیضروری نہیں ہے کہ گئیق کے ایک دن کوہم ایک ہزار برس کا قرار دیں اور نہ بیضروری ہے کہ اسے بچاس ہزار برس کا قرار دیں۔ تخلیق کے ان چودنوں کی مقدار ہمیں معلوم نہیں ہے' یہ دراصل چھ ادوار ہیں جن کے لیے ہم وحدول کی مقدار ہمیں معلوم نہیں ہے' یہ دراصل چھ ادوار ہیں جن کے لیے ہم وحدول کی مقدار ہمیں معلوم نہیں ہے' یہ دراصل چھ ادوار ہیں جن کے لیے ہم وحدول کی مقدار ہمیں معلوم نہیں ہے' یہ دراصل جھ ادوار ہیں جن کے لیے ہم وحدول کی حدول کی حدول کی حدال کرتے ہیں۔

## خالق بھی وہی' حاکم بھی وہی

آگے فرمایا: ﴿ ثُمّ اسْتُوٰی عَلَی الْعُوْشِ ﴾ ' پھر وہ عرش پر جلوہ افروز ہوا'۔ ایسا ہرگز نہیں کہ خلیق فرما کر وہ کہیں علیحہ ہیڑھ گیا ہو بلکہ وہ تخت حکومت پر متمکن ہوا۔ بعض صوفیاء کا تصور بھی ہیہ ہے کہ اللہ تعالی تواپی ذات میں مگن ہے' اسے اس سے کوئی دلچین نہیں ہے کہ کا نئات میں کیا ہور ہا ہے' وہ اس سے مستغنی ہے۔ چنا نچہ مشائین (جوار سطوکی منطق کے پیروکار ہیں) یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی عالم کلیات ہے' عالم جزئیات نہیں ہے۔ یہی گراہی اس وقت جدید سائنسی تصورات اور مادہ پر تی کے زیر اثر پھیل رہی ہے۔ دَورِ جدید کا سب سے بڑا شرک توانسانی حاکمیت کا تصور ہے' جبکہ اس کے ساتھ دوسرا بڑا شرک مادہ پر تی ہے۔ اس مادہ پر تی نے انسانی ذہن کو اتنا گرفت میں لے لیا ہے کہ جو خدا کو مانتا ہے وہ بھی اس معنی مارہ پر تی نے انسانی ذہن کو اتنا گرفت میں لے لیا ہے کہ جو خدا کو مانتا ہے وہ بھی اس معنی میں مانتا ہے کہ کا نئات کا خالق (Creator) تو وہ ہے' لیکن اس کی تخلیق کے بعد اس نے میں مانتا ہے کہ کا نئات کا خالق (Creator) تو وہ ہے' لیکن اس کی تخلیق کے بعد اس نے میں مانتا ہے کہ کا نئات کا خالق (Creator)

کے حصر ہے توانین (physical laws) بنادیے ہیں جن کے تحت سے کا ننات خود بخو دیل رہی ہے۔ چنا نچہ ہر گھڑ ہر آن اللہ کا فیصلہ اور اس کا إذن ان کے تصور سے ماوراء ہے۔ فلسفہ کی اللہ کو سطلاح میں اسے 'اللہ کی تعطیل' کہتے ہیں' یعنی اللہ کو معطل کر دینا۔ گویا کا نئات کی تخلیق اصطلاح میں اسے 'اللہ کی تعطیل' کہتے ہیں' یعنی اللہ کو معطل کر دینا۔ گویا کا نئات کی تخلیق مروکا رہیں ہے۔ اس نے جو توانین بنادیان کے تحت کا نئات کا نظام از خود چل رہا ہے 'جیسے فٹ بال کا کوئی کھلاڑی فٹ بال کو ٹھوکر لگائے تو وہ گیند دوڑتی چلی جاتی ہے جب تک کہوئی مزاحمت اسے نہ رو کے۔ اس گیند کو آ گے بڑھانے میں اب اس کھلاڑی کا کوئی تعلق نہیں ہوتا جس نے اسے کک لگائی تھی۔ جبکہ ایمان اور قر آن ہمیں اللہ تعالیٰ کی بیمعرفت مہیں ہوتا جس نے اسے کک لگائی تھی۔ جبکہ ایمان اور قر آن ہمیں اللہ تعالیٰ کی بیمعرفت ہم نے پڑھا: ﴿ یُمْ اللّٰہ تعالیٰ کی اللّٰہ میں کہاں تک کہ اس کے اذن کے بغیر بیا تک جبنش نہیں کرسکتا۔ یہ تصور جب تک نہ ہوتو انسان کو ایمان باللہ اور معرفت رب عاصل نہیں ہوسکتی۔ یہوہ منہوم ہے جو یہاں دیا گیا ہے: ﴿ یُمْ السّٰتُوٰ ی عَلَی الْعُرْشِ ﴾ ماللہ تعالیٰ عالم مکریا سے ہی نہیں عالم جز کیا ہے: ﴿ یُمْ السّٰتُوٰ ی عَلَی الْعُرْشِ ﴾ اللہ تعالیٰ عالم مکریا سے ہی نہیں عالم جز کیا ہے: ﴿ یُمْ السّٰتُوٰ ی عَلَی الْعُرْشِ ﴾ اللہ تعالیٰ عالم مکریا سے ہی نہیں عالم جز کیا ہے: ﴿ یُمْ السّٰوٰ ی عَلَی الْعُرْشِ ﴾ اللہ تعالیٰ عالم مکریا سے ہی نہیں عالم جز کیا ہے: ﴿ یُمْ السّٰوٰ ی عَلَی الْعُرْشِ ﴾

آیت کے اگلے الفاظ میں ان جہلاء کے نظریات کی نفی ہورہی ہے جنہوں نے کہا کہ اللہ تعالی جزئیات کا عالم نہیں۔قرآن نے یہ جوحقیقت بیان کی ہے اس سے فلسفہ وسائنس کی بہت سی مگراہیوں کا از الہ ہوجاتا ہے اور بہت سے عقدے کی ہوجاتے ہیں۔ فرمایا: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِحُ فِي الْاَرْضِ وَ مَا يَخُوجُ مِنْهَا ﴾ ''وہ جانتا ہے جو پھے زمین میں داخل ہوتا ہے اور جو پھے اللہ فی الاُرْضِ وَ مَا يَخُوجُ مِنْهَا ﴾ ''وہ جانتا ہے جو پھے زمین میں داخل ہونے والی شے بارش کا وہ قطرہ بھی ہے جو جذب ہور ہا ہے اور وہ زبج بھی ہے جو کسی درخت کا پھل سو کھنے کے بعد اس سے نکاتا ہے اور زمین میں قرار پکڑ لیتا ہے۔ ان دونوں کے نتیج میں زمین سے جو کونیل پھوٹی ہے وہ بھی اس کے علم میں ہے۔ اس طرح زمین میں داخل ہونے والے مرد سے بھی ہیں جوز مین میں مٹی کے ساتھ میں ہے۔ اس طرح زمین میں داخل ہونے والے مرد سے بھی ہیں جوز مین میں مٹی کے ساتھ مل کرمٹی ہور ہے ہیں لیکن پھروہ یہیں سے زندہ کر کے ذکا لے جا کیں گے۔ ازروئے الفاظ مل کرمٹی ہور ہے ہیں' لیکن پھروہ یہیں سے زندہ کر کے ذکا لے جا کیں گے۔ ازروئے الفاظ

قرآنی: ﴿ مِنْهَا حَلَقُنْکُمْ وَفِیْهَا نُعِیدُ کُمْ وَمِنْهَا نُحْوِجُکُمْ تَارَةً اُخْرِی ﴿ طَهَ ) (طَهَ ) " " اس زمین سے ہم نے ہم فی پیدا کیا ہے اس میں ہم تم کو واپس لے جائیں گے اور اس سے تم کو دوبارہ نکالیں گے'۔ چنانچہ ہر چھوٹی سے چھوٹی اور بڑی سے بڑی شے جوز مین میں داخل ہورہی ہے اور جواس سے نکل رہی ہے یا نکلے گی وہ اس کے علم میں ہے۔

﴿ وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَغُورُ مُ فِيهَا ﴾ "اورجو يَحِي آسان عارتا عاور جو کچھاس میں چڑ ھتا ہے (وہ بھی اس کے علم میں ہے)'۔ آسان سے نازل ہونے والی بارش بھی ہے اور فرشتے بھی جوآ سان سے اترتے ہیں۔ جیسے فرمایا: ﴿ تَعَنَّوْ كُ الْمُمَلِّفِكَةُ وَالرُّوْ حُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِيهِمْ مِّنْ حُلِّ أَمْرِ ﴾ ''اترتے ہیں اس رات میں فرشتے اور روح اینے ربّ کے اِذن سے ہر حکم لے کُر'' ۔ تُو فرشتے اللہ تعالیٰ کے احکام لے کران کی تنفیذ کے لیے اترتے ہیں اور یہاں سے رپورٹ لے کر اور نفوس وارواحِ انسانیہ کو لے کراویر جاتے ہیں۔ پس جو کچھ یہاں ہور ہاہے ہرشے اللہ کے علم میں ہے۔ گویا کہ احاطہ کرلیا گیا کہ کوئی شےاللہ کے علم سے با ہزئییں ہے۔ دوسرے مقام پراس کی وضاحت ان الفاظ میں آ لَى ہے: ﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ \* وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَّرَقَةٍ اِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمٰتِ الْاَرْضِ وَلَا رَطُّبِ وَّلَا يَابِسِ اِلَّا فِي كِتْبِ مُّبِيْنِ ﴿ ﴾ (الانعام)'' بحرو برمیں جو پچھ ہے وہ اس سے واقف ہے۔ کسی درخت سے گرنے والاکوئی پتااییانہیں جس کا اسے علم نہ ہو۔ز مین کی تاریکیوں میں کوئی دانداییانہیں جس ہےوہ باخبر نه ہو۔ خشک وتر سب پھھا کیک کھلی کتاب میں لکھا ہوا ہے''۔ چنا نچے اللہ تعالیٰ صرف کلیات کا عالمنہیں بلکہ جزئیات کا بھی عالم ہے ٔ زمین وآسان اور بحرو بر کا حجھوٹے سے جھوٹا واقعہ بھی اس کے علم میں ہے۔ یہ بات اگرچہ جارے ذہن میں نہیں آسکی کین ایمان کا جزولازم ہونے کی حیثیت سے اس پر ایمان رکھنا نا گزیر ہے۔

معيتِ الهي كي كيفيت؟

آ گے فرمایا: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ ''وہ تہارے ساتھ ہے جہال کہیں بھی

تم ہو''۔سورۃ الحدید کی ان چھآ تیوں میں پہلی دؤ درمیان کی دواورآ خری دوآ تیوں پرمشتمل تین جوڑے ہیں اوران کے اوّل وآخر میں ایک مناسبت ہے۔ درمیانی دوآیات (۳٬۳) اہم ترین ہیں۔ تیسری آیت میں وہ الفاظ آئے ہیں: ﴿هُوَ الْاُوَّلُ وَالْاَحِرُ وَالطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ اور چَوْتِي آيت ميں بيالفاظ آئے ہيں: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ ''وه تمہارے ساتھ ہےتم جہال کہیں بھی ہو''۔اس کا تعلق بھی فلسفۂ وجود سے ہے۔اللہ تعالیٰ ہمارے ساتھ ہے ہم جہال کہیں بھی ہوں۔ لیکن کیسے ہے؟ یہ ہم نہیں جانتے۔ہم اس کی کیفیت کونہیں جان سکتے لیعض لوگوں نے اپنی ذہنی سطح کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ کے بارے میں جسیم کا تصور قائم کیا ہے کہ وہ کسی جہت کسی مکان کسی مقام پرمحدود ہے۔اللہ تعالیٰ کی ذات کے بارے میں ایبانصور معاذ اللہٰ ثم معاذ اللہٰ بالکل درست نہیں ہے۔ وہ تو ہرآ ن ہر جگه موجود ہے' البتہ کیسے ہے؟ یہ ہم نہیں جانتے۔ یہ ہمارا ایمان ہے کہ اس کی ذات مطلق ہے وہ کسی جگہ محدود نہیں ہے۔ جب کسی معاملے میں شدت آ جاتی ہے تو انسان ایک انتہا ہے دوسری انتہا تک چلا جاتا ہے۔اس کی ایک مثال ملاحظہ کیجیے! حدیث قدسی میں الفاظ آتے ہیں کہرات کے آخری حصے میں اللہ تعالیٰ سمائے دنیا تک نزول فرماتے ہیں اور وہاں سے ندالگتی ہے کہ:

هُلُ مِنُ مُسْتَغْفِرٍ فَالْغُفِرَ لَهُ؟ هُلُ مِنُ سَائِلٍ فَالْعُطِيّةُ؟ ''ہے کوئی استغفار کرنے والا کہ میں اسے معاف کروں؟ ہے کوئی مانگنے والا کہ میں اسے عطا کروں؟''

ہمیں معلوم ہے کہ سات آسان ہیں' ساتویں آسان کے اوپر پھرعرش کی کرسی ہے' رات کے آخری جھے میں اللہ تعالی عرش سے سائے دنیا یعنی پہلے آسان تک نزول فرما تا ہے۔اس نزول کی کیفیت ہم نہیں جانتے۔

اباس کے بارے میں کچھلوگ اس انتہا پر ہیں کہ وہ اس کی مطلق نفی کر دیتے ہیں کہ اللہ کے نزول کا کیا سوال؟ اللہ کسی خاص جگہ پرمحدود تو نہیں ہے کہ وہاں سے نیچے اترے!

اورایک انتهاوہ ہے جوایک روایت میں وارد ہوئی ہے کہ امام ابن تیمیہ منبر پر کھڑے تقریر کر رہے تھے اوران لوگوں کی نفی کرتے ہوئے ایک ایک سٹرھی کر کے بنیجے اترے اور کہا کہ اللہ ایسے اتر تاہے جیسے میں اترا ہوں۔ بیدوسری انتہاہے۔ہم اپنے اتر نے پراللہ کے اتر نے کو قیاس کریں توبیغلط ہے۔ ہمیں یہ ماننا ہوگا کہ اللہ تعالیٰ نزول فر ما تا ہے لیکن ہم اس کی کیفیت معین نہیں کر سکتے۔ درحقیقت الله تعالی کی تجلیات کسی خاص مقام پر مرکوز ہوسکتی ہیں الله کی ذات کسی مقام پرمحدوز نہیں ہے۔اللہ کی تجلیاتِ خصوصی ہیں جوکرسی پر ہیں' جوعرش پر ہیں' جو ساتویں آسان کے اوپر ہیں جس کے بارے میں سورۃ النجم میں آیا ہے: ﴿عِنْدَ سِدُرَةِ الْمُنتَهٰى ﴿ عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَى ﴿ ﴿ سُرِرةَ الْمُنتَهٰى كَ بِإِسْ السَّ كَ بِإِسْ بَي جنت الماوي ہے''۔مكان اور مكانيت كى اپنى جگه ايك حقيقت ہے'ہم ذاتِ بارى تعالى سے ان چیزوں کو بالکل منقطع بھی نہیں کر سکتے' ورنہ تو ہم قر آن مجید کی ہرآیت کی تاویل کرتے چلے جائیں گئے پھرتو ہر چیز استعارہ بن کررہ جائے گی'لین اللہ تعالیٰ اپنی ذات کے اعتبار سے کسی مقام پرمحدودنہیں ہے وہ اس کی خصوصی تجلی ہے جو کسی مقام پر مرکوز ہے۔ چنانچہان ہی انواركا ذكر باين الفاظ كيا كيا: ﴿إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى ﴿ ﴾ "جَبَه السَّدرة المنتهی کو ڈھانیے ہوئے تھا' جو ڈھانیے ہوئے تھا''۔ ہم تویہ بھی نہیں سمجھ سکتے کیا ڈھانیے ہوئے تھا جس کے لیے قرآن مجید نے مبہم الفاظ استعال کیے ہیں۔ تم کیا سمجھو گے کہ کیا ڈ ھانبے ہوئے تھا؟ تمہارے سامنے وہ بات بیان نہیں کی جاسکتی ۔اس کا مشاہدہ حضور مُثَاثِثَةُ مُ نے اس شان کے ساتھ کیا کہ ﴿ مَا زَاعُ الْبَصَرُ وَمَا طَعْی ﴾ " نگاہ نہ کے ہوئی نہ صد سے متجاوز ہوئی''۔ ﴿ لَقَدُ رَاى مِنْ الْيتِ رَبِّهِ الْكُبْرَاى ﴿ "اس نے اپنے ربّ كى بڑی بڑی نشانیوں کامشاہدہ کیا''۔وہ ہیری کوڈ ھانپنے والی اللّدربّ العزت کی تجلیاتِ خصوصی تضين جواُس وفت وہاں نزول فرمار ہی تھیں اور حضور مثالثیًا بنے ان کا مشاہدہ کیا۔اسی طرح الله تعالیٰ کی تجلیاتِ خصوصی کا تعبة الله پرارتکاز ہے۔ چنانچہ الله کی تجلیاتِ خصوصی کا تعبة الله پرارتکاز ہے۔ سکتی ہے کیکن جہاں تک ذات باری تعالی کاتعلق ہے اس کے ساتھ اگر کسی جسمانیت کسی جہت یاکسی مقام کا تصور کیا جائے تو میرے خیال میں بیاللہ کے شایانِ شان نہیں ہے۔ ہمیں

یقین رکھنا چاہیے کہ ﴿وَهُو مَعَکُمْ اَیْنَ مَا کُنتُمْ ﴾ اور جہاں کہیں بھی تم ہو وہ تمہارے ساتھ ہے''۔اگر چہ ہم ینہیں سمجھ سکتے کہ وہ کیسے ہمارے ساتھ ہے۔اس کی کیفیت کوہم نہیں جانتے 'معیت کوہم جانتے ہیں۔اللہ ہمارے ساتھ ہے جہاں کہیں بھی ہم ہوتے ہیں۔ اللہ اعمال انسانی کا جیشم دید گواہ

﴿ وَاللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ "اور جو پھیم آکر ہے ہواللہ اسے دیکھ رہا ہے '۔ جب وہ ہر جگہ 'ہر آن تمہارے ساتھ ہے تو جو پھیم کر رہے ہو وہ اسے خود دیکھ رہا ہے۔ وہ تمہارے سب اعمال کا چشم دیدگواہ ہے۔ آگے چل کر دسویں آیت کے اختتام پر الفاظ آتے ہیں:﴿ وَاللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِیرٌ ﴾ "جو پھیم کرتے ہواللہ اس سے باخبر ہے '۔ ید دونوں جملے اسی ترتیب سے سورة التغابن میں بھی آئے ہیں۔ بصارت اور خبر کے متعلق ہمارا عموی تصور یہ ہے کہ بصارت یقین کا آخری درجہ ہے جب اپنی آئکھوں سے دیکھ لیا تو گویا یقین کا آخری درجہ جا میں آئر ہیں جو ترتیب آتی ہے اس دیکھ لیا تو گویا یقین کا آخری درجہ عاصل ہوگیا 'لیکن قرآن مجید میں جو ترتیب آتی ہے اس میں "بصیر" کو "جبیر" سے مقدم کیا گیا ہے۔ لینی پہلے صفت بصارت کا ذکر آتا ہے' بعد میں صفت خبر کا۔ اس لیے کہ خراصل شے ہے'کہونکہ آئکھ بھی دھو کہ دے سکتی ہے بعد میں صفت خبر کا۔ اس لیے کہ خراصل شے ہے'کیونکہ آئکھ بھی دھو کہ دے سکتی ہے بع

ہر چہی ہینم ہہ بیداری ست یارب یا بخواب؟ آدمی بعض اوقات شش و پنج میں پڑ جاتا ہے کہ جو کچھ میں دیکھ رہا ہوں واقعتاً صحیح دیکھ رہا ہوں؟ کچھ illusions بھی ہوتے ہیں۔ چنا نچاصل خبروہ ہے جوانسان کے باطن کے اندر پہنچ جائے۔ بہر حال خبر کی طرح بصارت بھی اللہ تعالیٰ کی صفتِ علم کا بہت بڑا مظہر ہے۔ حکومتِ اللہ بیہ کے ضمن میں اہل ایمان کی فرمہ داری

پر فرمایا: ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴿ ﴾ ''اسی کے لیے زمین وآسان کی بادشاہی ہے'۔

میں عرض کر چکا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کے شمن میں جو بھی بڑے بڑے مسائل ہیں' جو بھی فلسفیانہ مشکلات ہیں اور جو بھی مغالطے ہیں وہ سب ان چھ آیات میں حل

کیے گئے ہیں۔ ان چھ آیات میں دو مرتبہ یہ الفاظ آئے ہیں: ﴿ لَهُ مُلُكُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ ﴾ اس سے اندازہ ہونا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کی حاکمیت کے تصور کوقر آن مجید کتنا emphasize کرنا چاہتا ہے۔ سارا فساد تواسی کا ہے کہ انسان خود حاکم بن کر بیٹھ گیا ہے اور اس کا نام بغادت ہے۔ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ آسانوں اور زمین کی حکومت اللہ کی ہے اور زمین پراس حکومت کو بالفعل قائم کرنے کی جدوجہد میں اپناتن من دھن لگا دینا اللہ اور اس کے رسول مُن اللہ عنا میں کا فرضِ منصی ہے۔ چنا نچہ ان چھ آیات کے بعد جب مطالبات آئیں گے والوں کا فرضِ منصی ہے۔ چنا نچہ ان چھ آیات کے بعد جب مطالبات آئیں گے تواہل ایمان سے انفاقی مال اور بذلِ نفس کا مطالبہ کیا جائے گا:

﴿ امِنُوْ ا بِاللهِ وَرَسُوْلِهِ وَ اَنْفِقُوْ ا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخْلَفِيْنَ فِيهِ ﴾ "ایمان لا وَالله اوراس کے رسول پر اور خرچ کروان چیزوں میں سے جن پراس نے تم کوخلیفہ بنایا ہے"۔

الله کی راہ میں لگا دو کھیا دواور خرج کر دوان تمام چیزوں میں ہے جن پرہم نے تم کو اختیا ردیا ہے تہ تہ ہیں استخلاف عطاکیا ہے۔ لیکن بیانان کھانان کھیانان خرج کرنان بی صلاحیتیں اپنی ذہانت اپنے اوقات لگا دینان اپنے آپ کو ہمہ تن کھیا دینا مال کا خرج کرنانانی صلاحیتیں اپنی ذہانت اپنے اوقات لگا دینان اپنے آپ کو ہمہ تن کھیا دینا کسے لیے؟ تا کہ اللہ کاحق بحال (restore) کرایا جائے۔ اس کی حکومت کے اندر بعناوت ہوگئی ہے انسان اپنی حاکمیت کے مدعی بن کر کھڑ ہے ہوگئے ہیں۔ بیاس زمین کے بادشاہ حقیقی کے خلاف عالمگیر بعناوت ہے۔ اور اب انسانی حاکمیت کے ملاق ہو جگی ہے۔ اور اب انسانی حاکمیت Sovereignty) میں تبدیل ہو چکی ہے اور اب انسانی حاکمیت الکوس کے فور پر اور بینجاست ایک نظریہ کے طور پر اور بینجاست ایک نظریہ کے طور پر الکوس کے اندر تو تی اندر ونما ہو چکا ہے اور اب بینجاست ایک نظریہ کے طور پر مام انسانوں کے اندر تقسیم کر دی گئی ہے۔ پہلے ایک شخص فرعون یا نمر و دکی صورت میں حاکمیت کا دعوی کرتا تھا کہ'آئا رہے گھم الاعملی "گر آج وہ ٹنوں گندگی تو لہ تو لہ ماشہ ماشہ عام آدمی کوبھی پہنچادی گئی ہے۔ یہ ہے اصل گر اہی اصل بعناوت اور اصل فساد۔ اور جو اللہ کا وفادار ہے اس کا فرضِ عین قرار یا تا ہے کہ اس بعناوت کا قلع قمع کر بے اور اللہ کاحق اس کو وفادار ہے اس کا فرضِ عین قرار یا تا ہے کہ اس بعناوت کا قلع قمع کر بے اور اللہ کاحق اس کو وفادار ہے اس کا فرضِ عین قرار یا تا ہے کہ اس بعناوت کا قلع قمع کر بے اور اللہ کاحق اس کو

#### لوٹائے تا کہ زمین پراللہ کی حاکمیت بالفعل قائم ہوجائے۔ فیصلے کا اختیار اللہ کا!

اس سورة مباركه كى دوسرى آيت ميں ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ك بعدارشاد مواتها: ﴿ يُحْيِ وَيُمِينُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ١٠٠ ` ` زُندگی اور موت اس کے ہاتھ میں ہےاوروہ ہرشے پرقادر ہے''۔اس لیے کہ حکومت کے ساتھ ایک لازمی تصور قدرت و اختیار کا ہے۔ وہ حکومت ہی کیا جو مجرموں کو سزانہ دے سکے اور وفاداروں کو بدلہ نہ دے سکے انہیں کوئی انعامات نہ دے سکے! اگر کسی حکومت کو جزاوسزا کا اختیار نہیں اور وہ معاملات کا فیصلہ کرنے کے قابل نہیں تو وہ حکومت ہی نہیں ہے۔لہذا يهال اس يبلوكونمايال كيا الله و والكي الله و تُرجعُ الْأُمُورُ ١٠٠٥ (اورتمام معاملات (فیطے کے لیے) بلآ خراس کی طرف اوٹا دیے جائیں گے'۔اُس کے حضور میں پیش کر دیے جائیں گے۔ آخری فیصلے وہاں ہوں گے۔اس روز بیر حقیقت منکشف ہوجائے گی کہ وہ ﴿ مُلِكِ يَوْمِ اللِّدَيْنِ ﴾ (جزاوسزا كے دن كاما لك) ہے۔اس روز آئكھوں پر پڑے يردے ہٹ جائيں گـاس روز كها جائے گا: ﴿فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطْآءَ كَ فَبَصَرُكَ الْیُوم حَدِیدٌ ﴿ فَ ﴾ (ق) "آج ہم نے تمہاری آئھوں سے بردہ ہٹا دیا ہے اور آج تمہاری نگاہ خوب تیز ہے'۔ دیکھ لوآج کے دن کس کے لیے بادشاہی ہے؟ تم دنیا میں اپنی بادشاہی کے دعوے دار تھے۔ ﴿لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ﴿ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﷺ (المؤمن) آج كون بادشاہى صرف اس الله كے ليے ہے جوالواحداور القهار بي- تويهال فرمايا كيا: ﴿ وَإِلَى اللَّهِ تُوْجَعُ الْأُمُورُ اللَّهِ " ' اورتمام معاملات فیلے کے لیے اس کی طرف لوٹا دیے جائیں گے'۔ ترجع فعل مجہول ہے۔ یہاں ترجع نہیں ہے کینی خواہی نخواہی تمام معاملات اس کے حضور پیش کر دیے جائیں گے تم جا ہو یا نہ جا ہوتمام معاملات الله کی طرف لوٹادی جائیں گے اور آخری فیصلے کے لیے اس کی عدالت میں پیشی ہوگی۔

## گردش کیل ونہار میں انسان کے لیے سامانِ معرفت

﴿ يُوْلِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُوْلِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ ﴾ ' وه داخل كرتا ہےرات كو دن میں اور داخل کرتا ہے دن کورات میں''۔ یوقر آن مجید کی ایک صنعت لفظی ہے کہ ایک ہی مادے سے بننے والے الفاظ کا استعمال قریب قریب ملتا ہے۔ اس کی ایک مثال یہاں ہے۔ چنانچا بھی ہم نے پڑھا: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ ﴾ ''وه جانتا ہے جوز مین میں داخل ہوتا ہے''۔وَ لَجَ ' يَلِجُ ثلاثى مجرد سے ہے۔اسى مادے سے باب افعال ميں أوْلَجَ ' يُوْلِجُ إِيلَاجًا ہے \_ لين كسى شے كوكسى ميں داخل كرنا فرمايا: ﴿ يُوْلِجُ النَّكُلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ ﴾ ''وه داخل كرتا برات كودن مين اور داخل كرتا بون كورات میں''۔اس کا اصل مفہوم سیجھے۔ یہ صعمون بھی دراصل دوسری مرتبہ آ گیا ہے۔ پہلے ہم نے ر اگر ہم کہیں ''مورث کے اور زندہ کرتا ہے'۔ اگر ہم کہیں'' مُورث کے اور زندہ کرتا ہے'۔ اگر ہم کہیں'' مُمورث و كويا" كه مم خودزنده ربتے بين خودمرتے بين توبيكفر ب مجوبيت ب غفلت ب ـ كويا کہ اللہ سے بُعد ہے۔ یہ یقین کہ اللہ زندہ رکھتا ہے اللہ ہی مارتا ہے بہی معرفت مہایت اور ایمان ہے۔سائنس کے زیراثر ہماری سوچ یہ بن گئی ہے کہ رات اور دن ایک دوسرے کے پیچے آرہے ہیں۔ گویا کہ خود بخو د آرہے ہیں۔ چنانچہ ہم سجھتے ہیں کہ کا ئنات کا نظام خود بخو د چل رہا ہے۔ بنانے والے نے ابتدائے آفرینش میں کچھ توانین بنادیے تھے جن کے زیر الراب بدنظام خود بخود چل رہاہے۔اس تصور کی نفی کرتے ہوئے فرمایا گیا: ﴿ يُوْلِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ ﴾ ''وه داخل كرتا برات كودن مين' ﴿ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ ﴾ ''اوروه داخل کرتا ہے دن کورات میں '۔اس نے زمین سورج اور چاند کی گردش کا پورانظام قائم کیا جس کے نتیج میں دن رات ایک دوسرے کے پیچھے آتے ہیں۔

فرض کیجیے اگر سورج ایک جگہ کھڑ ار ہتا تو ہر چیز روثن ہوتی 'لیکن شایدانسان کو بیہ معلوم نہ ہوسکتا کہ روثنی سورج ہے آرہی ہے۔اس لیے کہ ہر چہار طرف روثنی سے بیہ مغالطہ ہوسکتا تھا کہ ہر شے ازخود روثن ہے۔ بیتو سورج حرکت کرتا ہے اور سابیاس کے ساتھ گھٹتا ہڑھتا

ہے تو ہمیں معلوم ہور ہا ہے کہ روشی اصل میں سورج کی ہے۔ جب سورج غروب ہوجا تا ہے اورروشی ختم ہوجاتی ہے تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ روشی دراصل سورج کی روشی ہے۔ یہی معاملہ ان چیز وں کا ہے جو بظا ہرخو د بخو د ہورہی ہیں۔ ہمارا مشاہدہ ہے کہ ہم کھانا کھاتے ہیں تو بھوک مٹ جاتی ہے۔ بھوک سے کمز وری محسوس ہورہی تھی 'کھانے سے تو انائی آ گئ ہم سیجھ لیتے ہیں کہ اس کھانے میں میتا شیر ہے کہ اس سے جسم میں قوت آ جاتی ہے۔ اس طرح یائی پیاس ختم کرتا ہے 'ہم سیجھے ہیں کہ میہ یائی کی تأشیر ہے کہ بیاس بچھ جاتی ہے۔ اس اللہ یائی پیاس ختم کرتا ہے 'ہم سیجھے ہیں کہ میہ یائی کی تأشیر ہے کہ بیاس بچھ جاتی ہے۔ اب اللہ ہمارے ذہن سے نکل گیا اور ہم اللہ سے مجھوب ہوگئے۔ چنا نچے واقعہ میہ ہے کہ امام رازگ نے ہوگی پیاری بات کہی ہے کہ جوعقولِ اعلیٰ یعنی بلند سطح کی عقول کے حامل لوگ ہیں 'جن کو حقائق متحضر رہتے ہیں' ان کا کہنا ہیہے کہ:

مَا رَآيَتُ شَيْئًا قَطُّ وَقَدُ رَآيَتُ اللَّهَ قَبْلَهُ

' میں جس شے کو بھی د کھتا ہول مجھے اس سے پہلے اللہ نظر آتا ہے'۔

اور جوعقولِ متوسطہ کے حامل ہیں وہ یہ کہتے ہیں:

مَا رَايَتُ شَيْئًا قَطُّ وَقَدْ رَايَتُ اللَّهَ مَعَهُ

" میں نے جب بھی کسی شے کو دیکھا مجھے اس کے ساتھ ہی اللہ نظر آیا۔"

اورا یک قسم کے لوگ وہ ہوتے ہیں جن کی عقول اونی درجے کی ہوتی ہیں وہ کہتے ہیں کہ مَا رَ أَیْتُ شَیْئًا قَطُّ وَقَدْ رَ أَیْتُ اللّٰهَ بَعْدَهُ

''جب بھی میں نے کسی شے کودیکھا تواس کے بعد مجھے اللہ نظر آیا''۔

کسی شے کود کیفنے کے بعد اللہ یاد آجائے توبہ گویا معرفت کی سب سے نجلی شکل ہے کیکن اللہ کی تخلیق کود کیکھتے رہیں اور اللہ نظر ہی نہ آئے توبہ مجوبیت ہے گمراہی ہے بیاللہ سے اوٹ میں ہوجانا ہے۔سورۃ المطففین میں فرمایا:

﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ ﴿

'' بے شک بیلوگ اُس روزا پنے پروردگار کے دیدار سے اوٹ میں ہوں گ'۔ قیامت کے دن وہ اسی طرح اللّٰہ تعالٰی کے دیدار سے مجھوب رہ جا کیں گے' محروم کر دیے

جائیں گے اللہ تعالیٰ کی تجلیات کا مشاہدہ نہ کریائیں گے جس طرح اس وقت دنیا میں مجوب ہیں۔ وہ اشیاء کو دیکھ رہے ہیں کی جب حقیقت میں جس کے دل میں اللہ موجود ہے معرفت کے سی درجے میں اسے ایمان باللہ حاصل ہے اسے اللہ ہر جگہ میں اللہ موجود ہے معرفت کے سی درجے میں اسے ایمان باللہ حاصل ہے اسے اللہ ہر جگہ 'ہر آن 'ہر کخطہ نظر آتا ہے۔ چنا نچو ایک بندہ مؤمن اللہ کا یہ تصور رکھتا ہے کہ جو بچھ ہور ہا ہے از خونہیں ہور ہا 'میرے اللہ کے کرنے سے ہور ہا ہے۔ یہ اُس کا فیصلہ ہے سے ''ہمر چہ ساقی کا ریخت میں الطاف است!' میرے اللہ نے جو بچھ میری جھولی میں ڈال دیا ہے یہ اس کا لطف و کرم ہے اس کی عطاہے اس کی دین ہے اور اس میں یقیناً خیر ہی خیر ہے۔

ابُ دیکھے کہ ﴿ یُولِ خُولِ الْکُلُ فِی النّهَارِ وَیُولِ خُولِ النّهَارَ فِی الْکُلِ ﴾ کامنہوم کیا ہے!''وہ پرولاتا ہے رات کودن میں اور پرولاتا ہے دن کورات میں' ۔ رات کودن میں اور دن کورات میں ' ۔ رات کودن میں اور دن کورات میں پرونے کامنہوم مجھے لیجے۔ ایک تصورتو یہ ہے کہ جیسے ایک دھا گے میں تنہیج کے دانے پروئے ہوئے ہیں اور ایک ایک دانہ گر رہا ہے ۔ سیاہ دانہ گرا تو یہ رات ہوا سفید دانہ گرا تو یہ دن ہے۔ گویاسے '' میں اپنی تنہیج روز وشب کا شار کرتا ہوں دانہ دانہ!' اور ایک منہوم یہ بھی ہے کہ بھی دن بڑھتا ہے'رات کھٹی ہے تو گویا دن رات میں داخل ہور ہا ہے۔ اور بھی دن بڑھتی ہے تو گویا رات دن میں داخل ہور ہی ہے۔

الله تعالى كى صفتٍ علم كاجامع بيان

آیت کے آخری الفاظ ہیں: ﴿ وَهُو َ عَلِیمٌ بِذَاتِ الصُّدُوْرِ ۞ ''اوروہ سینوں کے پوشیدہ رازتک جانتا ہے'۔ جو پھیتمہارے سینوں میں ہے وہ اس کا جاننے والا ہے۔
سورۃ الحدید کی میہ چھآ یات اللہ تعالیٰ کے اساءِ صفات اور اس کی معرفت کے بیان میں بہت اہم ہیں۔ ان آیات میں اللہ تعالیٰ کی صفت علم نہایت جامعیت کے ساتھ بیان ہوئی ہے۔ سب سے پہلے فرمایا:

﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ﴾ ''اوروه ہرچیز کاعلم رکھنے والا ہے''۔

پھراگلی آیت میں اس وضاحت کے بعد کہ وہ صرف کلیات ہی کا عالم نہیں 'جزئیات سے بھی

﴿هُوَالْاَوَّلُ وَالْاخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ﴾

﴿ وَهُو مَعَكُم آيْنَ مَا كُنتُم

ید در حقیقت فلسفه وجود کی سطح پر معرفت خداوندی کی بلندترین منزل ہے اور یہ بحث قرآن مجید میں صرفِ اسی مقام پرآئی ہے۔

## اساء باری تعالی کے درمیان حرف عطف کا مسکلہ

میں اگر چہ اپنے طور پرتو فیصلہ کر چکا تھا کہ سورۃ الحدید کے حصہ اوّل پر جو چھ آیات پر مشمل ہے ہماری گفتگو اب مکمل ہوگئ ہے اور اب ہمیں آگے بڑھنا ہے۔ لیکن گزشتہ درس کے بارے میں مجھ سے ایک استفسار کیا گیا ہے جس سے نشان دہی ہوئی ہے کہ میری گفتگو میں ایک خلارہ گیا ہے جسے پُر ہونا چا ہے۔ دوسرے یہ کہ وحدث الوجود کے ختمن میں اب علی ہونے والی گفتگو کے بارے میں مجھے یہ احساس ہوا ہے کہ شاید میرا ذاتی موقف کو سے والی گفتگو ہو پورے طور پرواضح نہیں ہو سکا اور عین ممکن ہے کہ زندگی میں آخری مرتبدان آیا ت پر گفتگو ہو رہی ہو البندا میں چا ہتا ہوں کہ وحدت الوجود کے بارے میں اپناذاتی موقف بھی پوری طرح وضاحت سے بیان کر دول مبادا کوئی مغالطہ باقی رہے اور غلط نہی بیدا ہو جائے۔ جن حضرات پر یہ بحث کچھ گراں گزررہی ہوائن سے میں معذرت خواہ ہوں۔ متذکرہ بالا دو اسباب کی بنایہ ہمیں ابھی اسپے سابقہ موضوع کو جاری رکھنا ہے۔

میں نے یہ کہا تھا کہ قرآن مجید میں صرف یہ ایک مقام ہے ﴿ هُو الْاُوّلُ وَ الْاٰحِوُ وَ اللّٰحِوُ وَ اللّٰحِوُ وَ اللّٰحِوْ وَ اللّٰا عِلْ اللّٰهِ تَعَالَىٰ ہِمَاںِ اللّٰہ تعالیٰ کے اسماء کے ما بین حرف عطف آیا ہے۔ اور نحو کا قاعدہ یہ ہے کہ معطوف اور معطوف الیہ میں مغائرت ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن کیم میں اسی سلسلۂ سُور میں سورۃ الحشر کے آخر میں جوآیت مبارکہ وارد ہوئی ہے وہاں سلسل کے ساتھ اللّٰہ کے آٹھ اسماء آئے ہیں 'لیکن ان کے درمیان کہیں کوئی حرف عطف نہیں ہے۔ ﴿ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ وَمُن اللّٰهُ اللّٰهُ وَمُن اللّٰهُ اللّٰهُ وَمُن اللّٰهُ اللّٰهُ وَمُن اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰ اللّٰهُ ال

بوری طرح واقف ہے فرمایا:

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ١

''اور جو کچرتم کرتے ہواللہ اسے دیکھر ہاہے'۔

اوراب يہاں فرمايا كه يہی نہيں' بلكه:

﴿ وَهُوَ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ١

''ووہ تواہے بھی جانتاہے جوتمہارے سینوں میں مخفی ہے'۔

اورآیت اکآ خرمیں آئے گا:

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ١٠

"اور جو کچھتم کرتے ہواللہ اس سے باخبر ہے"۔

اس طرح اس سورہ مبارکہ کے آغاز میں علم خداوندی کا ذکر کتنے مختلف اسالیب اور کتنے مختلف dimensions سے کیا گیا ہے۔

سورة تغابن مين الله تعالى كالم كوتين اسلوبول سے ايك بى آيت مين بيان كيا گيا كي : (وَ عَلَيْهُ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ ) ' وَهِ جَانتا ہے جو بَحْهَ آسانوں اور زمين مين ہے ' ﴿ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّوْنَ وَمَا تُعْلِنُوْنَ وَ ﴾ ' اور وہ جانتا ہے جو بحهم ظاہر كرتے ہواور جو بحهم جو بحهم ما تُسِرُّوْنَ وَمَا تُعْلِنُوْنَ وَ الله عَلِيْمُ بِذَاتِ الصَّدُوْرِ ﴿ ) ' اور الله تعالى اس كو بھى جو بحهم جو سينوں ميں پوشيده ہے' ۔ وہ دلوں كا حال تك جانتا ہے وہ عليم بذاتِ الصَّدور ہے۔

آخری بات بینوٹ میجے کہ سلسلۂ مُسَبِّحات میں سے اوّلین سورۃ الحدید ہے جسے من الْمُسَبِّحات میں سے اوّلین سورۃ الحدید ہے جس من الْمُسَبِّحات ''کا درجہ حاصل ہے 'جبکہ مُسجات میں سے آخری سورۃ تغابن ہے 'جس کا مطالعہ ہم کر چکے ہیں۔ سورۃ تغابن کا عنوان ہی ''ایمان اور اس کے ثمرات ومضمرات' ہے۔ سورۃ الحدید کے جومضا مین ہم پڑھ چکے ہیں ان میں سے بعض مضامین وہاں تکرار کے ساتھ آئے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے علم' قدرت اور حکومت' تینوں کا وہاں ذکر ہے۔ البتہ فلسفیانہ مضامین صرف یہیں ہیں:

آیت کے اندر حرف عطف لایا گیا۔اس سے یہ بات اور واضح ہوجاتی ہے کہ در حقیقت اس آیک مبار کہ کا موضوع حقیقت وجود ہے۔

## ''وحدت الوجود''کے بارے میں میراموقف

اب آئیے اس بات کی طرف کہ وحدت الوجود کے بارے میں میرا کیا موقف ہے۔ اس ضمن میں پہلی بات بیورض کرنا جا ہتا ہوں کہ ن ۵۱۔۱۹۵۵ء میں جبکہ میری عمر تینتیں ، چِنتیس برس تھی' میں اس مسئلے برا پناغور وفکر مکمل کر کے ایک حتی رائے تک پہنچ چکا تھا' اور وہ حتمی رائے اُس وقت میرے ذہن میں کس انداز سے آئی تھی 'اسے میں بیان کررہا ہوں۔ جہاں تک ہمارے دین کی عملی حیثیت کا تعلق ہےاہے ہم شریعت اور طریقت سے تعبیر کرتے ہیں۔شریعت اس دین کے مل کا ظاہری پہلو ہے اورطریقت اس کا باطنی پہلوہے۔ شریعت (فقہ) بحث کرے گی کہ نماز کے ارکان کیا ہیں' اوقات کیا ہیں' مختلف نمازوں کی رگعتیں کتنی ہیں' ہررکعت میں ارکان کیا ہیں اوران کی ترتیب کیا ہے'وغیرہ' جبکہاسی نماز کا جو ایک باطنی پہلومطلوب ہے کہ خشوع وخضوع ہو ٔ حضورِ قلب ہوانسان ہمہ تن متوجہ ہوا پی پوری شخصیت کے ساتھ اللہ کے سامنے جھا ہوا کھڑا ہو رکوع یا سجدہ میں ہے تو بھی پوری شخصیت جھک گئی ہوئی طریقت کا موضوع ہے۔ تو پیرجو دین کے مملی پہلو ہیں شریعت اور طریقت (یا ظاہر و باطن ) ان دونوں کا تعلق یا''ہمہ از اوست'' سے ہے یا''ہمہ با اوست'' سے ہے۔ یعنی ان دونوں پہلوؤں کا تعلق یا تو اس سے ہے کہ سب کا ئنات اللہ کی ذات سے ہے'یا بیکہ بیسب سلسلۂ کون ومکان اللّٰہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔''ہمہاز اوست'' اور''ہمہ بااوست'' کے مابین جوفرق ہے وہ میں بعد میں بیان کروں گا۔ان کواس درجہ میں سمجھ لیجے کہ شریعت کا اوّلین درجہ ہے لَا إلٰے إلاّ اللهُ لين لَا مَعْبُودَ إلاّ اللهُ يهاں معبود کواس کے جامع مفہوم میں لیجیے کہ مطاعِ مطلق اللہ ہے جاکم اللہ ہے اس کا حکم ماننا ہے اور در حقیقت رسول کا حکم بھی اسی کا حکم ہے اُس کے کسی حکم کی خلاف ورزی نہیں کرنی ہے 'اس کے بتائے ہوئے حلال وحرام پر قائم رہنا ہے اُسی سے ڈرنا ہے اُسی سے سوال کرنا

کیا گیا ہے کہ اس مقام براساء باری تعالی کے درمیان حرف عطف کیوں آیا ہے؟ چنانچہاس ضمن میں وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے۔جبیبا کہ میں نے عرض کیا'اوّل' آخز' ظاہراور باطن پیچاروں اساءایسے ہیں جوکسی نسبت اضافی کا تقاضا کرتے ہیں۔جیسے اوّ گُذُہ، آخِوْهُ طَاهِرْهُ ، بَاطِنْهُ مِیں نے مثال دی تھی کہ حضور مَاللہ اِن شعبان کے آخری دن ایک خطبهار شادفرمایا تھاجس میں رمضان المبارک کی عظمت کا بیان ہے۔اس کا اختتام ان الفاظ ير موتا ب: (( اَوَّ لَهُ رَحْمَةٌ وَ أَوْسَطُهُ مَغْفِرَةٌ وَ آخِرُهُ عِتْقٌ مِنَ النَّارِ )) "اس (ما و مبارک) کا پہلاحصہ (عشرہ) رحت ہے دوسرا حصہ مغفرت ہے اور آخری (عشرہ) آگ سے نجات ہے''۔اسی طرح ظاہر و باطن کے لیے اسی سورۃ کے دوسرے رکوع میں الفاظ آئے ہیں: ﴿فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُوْرِلَّهُ بَابٌ \* بَاطِنُهُ فِيْهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ يهال باطن كى اضافت بهي أنه أن كى طرف باورظا مركى اضافت بهي نه "كى طرف ہے۔تو درحقیقت زیرنظر آیت میں مرادیہ ہے کہ اس سلسلہ کون ومکان اس سلسلہ تخلیق کااوّل بھی اللہ ہے' آخر بھی اللہ ہے'اس کا ظاہر بھی اللہ ہے اور باطن بھی اللہ ہے۔ یہاں بیہ بات سمجھ میں آ جانی چاہیے کہاوّل و آخر میں تولاز ماً مغائرت ہوگی۔اگر درمیان میں کوئی فصل ہے کوئی زمانی بُعد ہے تو اوّلُهُ وَالْحِدُهُ ایک وقت میں نہیں ہو سكتے ۔خودان الفاظ كا تقاضا ہے كہان ميں لازماً مغائرت ہونى جا ہيے۔ يوں سجھئے كہايك وقت تھا کہ صرف ذاتِ باری تعالیٰ تھی' کا ئنات نہیں تھی۔ پھر کا ئنات کو وجود بخشا گیا تواس کا اوّل لینی نقطهٔ آغاز الله ہے جہاں سے بیکا ئنات شروع ہور ہی ہے۔اس کے بعد پھرایک وقت آئے گا کہ صرف اللہ کی ذات ہوگی' کا ئنات نہیں ہوگی۔ گویا کہ بیاس کا آخریا نقطهٔ اختتام ہے۔ چنانچہاس کا ئنات کا اوّل وآخر ذاتِ باری تعالیٰ ہے درمیان میں بیرکا ئنات

ہے۔اوراس کا کنات میں ظاہر و باطن کی dimensions پیدا ہوئیں تا کہ احاطہ ہوجائے

که وہی وہ ہے۔ ظاہر و باطن تو یقیناً بیک وقت (simultaneous) ہیں'ان میں مغائرت

نہیں ہوسکتی کسی شے کا ظاہر و باطن تو ساتھ ہی ہوں گے۔ پہلے دواساء مغائرت اور فصل

کے متقاضی ہیں اس لیےان کے درمیان حرف عطف آ گیا' اسی مناسبت سے پھر پوری

ہے'اُمیداُسی سے رکھنی ہے۔ پھریہ کہ رازق وہی ہے۔اسی طرح حاجت رواومشکل کشاوہی ہے۔ یہدین کا بالکل بنیادی تصور ہے۔ تو گویا پہلاقدم 'لا معبو کا الله ''ہے۔ اس سے اگلا قدم يہ ہے كه لَا مَقْصُودَ إِلَّا اللَّهُ لَا مَطْلُوبَ إِلَّا اللَّهُ لَا مَحْبُونَ بِإِلاَّ اللَّهُ لِيعِي انسان كي زندگي مين مقصود ومطلوب كي حيثيت صرف الله كو حاصل ہو جائے' اس کا نصب العین صرف اللہ کی ذات ہو' محبوبے حقیقی صرف اللہ ہو' باقی ساری محبتیں اس کی محبت کے تابع ہوگئی ہوں۔ بیطریقت کی آخری منزل ہے۔ بیروہ باطنی كيفيت ب جومطلوب ب ـ ﴿ إِنِّي وَجَّهْتُ وَجُهي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ تحنیفًا ﴾ کے مصداق انسان میسو ہو کر اللہ کی ذات کی طرف متوجہ ہو گیا ہو وہی اس کا مطلوب ومقصوداور وہی اس کامحبوب حقیقی بن گیا ہو۔ان دونوں کا تعلق یا ہمہاز اوست سے ہے یا ہمہ بااوست سے لیکن جوحقیقت ہے وہ ہمہاوست کی وہ تعبیر ہے جوشخ ابن عربی نے کی ہے کیعنی وحدت الوجود۔ ہمہاوست اور وحدت الوجود کے درمیان ایک باریک فرق ہے جوا گر لمحوظ نہر ہے تو بڑا خطرہ ہے جو ''بھد ار کہرہ بردم تی است قدم را!'' ذراس اگر باحتیاطی ہو جائے تو انسان کفر اور شرک میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ چنانچہ بیراستہ بہت خطرناک ہے۔اورویسے بھی اوّل تواس حد تک رسائی بہت کم لوگوں کی ہوتی ہے 'پھرا گرکوئی پہنچ بھی جائے تواسے بیاحساس مضم کرنا بہت مشکل ہے۔ مجھے سلطان باہو کا وہ مصرعہ یاد آ رہاہے کہ ع ''جان پھلن تے آئی ہُو!'' واقعہ یہ ہے کہ جب انسان کو وحدت الوجود کا احساس ہوتا ہے تو وہ اینے اندرایک الیمی کیفیت محسوں کرتا ہے کہ اس کوضبط میں لے آنااور این شخصیت کواینے مقام پر برقر ارر کھنا آسان کامنہیں ہے۔ پھریا تو وہ ہوگا جومنصور الحلاج اور سرمد کے ساتھ ہوا تھا' کہ انہوں نے'' انا الحق'' کا نعرہ لگادیا' یا ایک اور بڑی پیاری کیفیت ہے جس کا شیخ سعدی نے بڑے خوبصورت الفاظ میں ذکر کیا ہے کہ ع

آن را کہ خبر شد خبرش بعد نیامد! که''جو شخص یہاں تک پہنچ گیا پھراس کی خبر نہیں ملتی۔'' یعنی پھروہ خاموش ہوجائے گا' کیونکہ زبان کھولنے میں خطرہ ہے'اندیشہ ہے۔اور یہی سبب ہے کہ جب بید چیزیں کچھ شعراء کے

ذریعے سے خاص طور پر حافظ کے ذریعے سے عوام الناس میں آگئیں تو اس سے بڑے خطرناک نتائج برآ مد ہوئے اور دین وشریعت کی اہمیت ختم ہوکررہ گئی۔ پھر''مسجد مندر ہکڑو نور''کا فلسفہ پیش کیا گیا اور وحدتِ ادیان کا باطل نظریہ وجود میں آیا۔ اسی فتنہ کے سد باب کے لیے اور اس کا رُخ موڑنے کے لیے اللہ تعالی نے شخ احمد سر ہندگ کو کھڑا کیا'جن کے بارے میں علامہ اقبال نے کہا ہے۔

وہ ہند میں سرمایۂ ملت کا نگہبان اللہ نے برونت کیا جس کو خبردار!

أس وقت برعظيم ياك وهندمين ملت اسلاميه اورأمت مجمرٌ كالشخص ختم مهور بإتها ـ اور بیسب کچھ درحقیقت ہمہاوست اور وحدت الوجود کے مابین باریک فرق کو کموظ نہ رکھنے کے باعث اوران کاعوام کی سطح پراشعار کے ذریعے سے آجانے کے باعث ہوا'جس کے خلاف شیخ احمد سر ہندیؓ نے علم جہاد بلند کیا۔ یہ بھی نوٹ کر کیجیے کہ شیخ احمد سر ہندی مجد دالف ثانی كساته علامه اقبال كوبهت سے اعتبارات سے خصوصی نسبت حاصل ہے۔علامه قبال نے بھی برظیم میں مسلم قومیت کے شخص کو واضح کیا اور واقعہ بیہ ہے کہا گران کافکر وفلسفہ اوران کی عظیم شخصیت نہ ہوتی تو بیسویں صدی کے آغاز میں وحدتِ ادیان کا جوفلسفہ گاندھی کے ذریعہ بہت شدومہ کے ساتھ آیا تھااس کے آگے بند باندھناممکن نہ رہتا۔اور تو اور مولانا ابوالکلام آ زادجیسی نابغة شخصیت بھی اس رومیں بہدگی تھی ۔ واقعہ بیر ہے کہاس برعظیم یاک و ہند میں اُس وقت پھر وہی صورت حال پیدا ہور ہی تھی جو تین سو برس پہلے ہوئی تھی کہ جب '' دینِ الٰہی'' کی شکل میں ایک نیادین گھڑ لیا گیا تھا اور دین محمدیؓ کے خاتمہ کا خدشہ پیدا ہو گیا تھا۔اس باراس فتنے کا مقابلہ کرنے کیلئے اللہ تعالیٰ نے علامہ اقبال کواٹھایا۔ آپ ایک مفکراورفلسفی تھے ان کی بات میں وزن تھا' ان کااندازلوگوں کے دل کو بھانے والا تھا۔ پھر وہی شخص تھاجو پیڈت نہرو ہے بھی آئکھوں میں آئکھیں ڈال کربات کرسکتا تھا ختم نبوت پر ان کی نہرو کے ساتھ بڑی ملل و مفصل خط و کتابت ہوئی ۔ ظاہر ہے کوئی عالم دین تو پیڈت نہرو کے ساتھ بحث وتکرار نہیں کرسکتا تھا۔علاء کرام ختم نبوت پرقر آن وحدیث سے تو دلائل

حيواني (Animal Kingdom)۔

حقیقت کے اعتبار سے تو کہا جا سکتا ہے کہ اس زمین پر جو بھی ہے وہ سورج ہی سے ہے(ہمہازاوست) نیسب سورج ہی کا ظہور ہے۔زمین بھی سورج ہی کا ٹکڑاتھی جو شنڈا ہوا' پھراسی میں سے gases نکلی تھیں' خارج سے تو کوئی شے نہیں آئی۔ ہوا بھی وہیں سے ہے اختیالی بھی وہیں سے ہے اور سمندر بھی وہیں سے ہیں ۔ پھر وہیں کے امتزاج (interaction) سے اس دلد لی علاقے میں حیاتِ نباتاتی اور حیاتِ حیوانی کا آغاز ہوا۔ گویا زمین پر جو کچھ ہے اس کا ماخذ (origin) سورج ہے۔ گویا بیتو ہوئی حقیقت ۔اصل طریقت اورشریعت کیا ہے؟ وہ سورج مکھی کے پھول کا طرزِ عمل ہے۔ جیسے ہی سورج طلوع ہوتا ہےوہ اپنا رُخ سورج کی طرف کر لیتا ہے جیسے جیسے سورج گردش کرتا ہے اس کارخ بداتا جاتا ہے'جب سورج غروب ہوتا ہے تو پھول بھی مرجھا جاتا ہے۔اگلی صبح جب سورج طلوع ہوتا ہے تووہ پھرتر وتازہ ہوجاتا ہے۔ گویا کہ سورج مکھی کے پھول نے اپنے وجود کا مقصداور ا پنانصب العین پیمقرر کیا که وه اینے اصل مبدأ کی طرف اپنی توجه مرکوز رکھے۔ یہی طرز عمل ایک بندهٔ مؤمن سے مطلوب ہے: ﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَالسَّمُوٰتِ وَالْكَارُضَ حَنِيْفًا وَّمَا أَنَا مِنَ الْمُشْوِكِيْنَ ﴿ بَجَائِ اللَّهِ كَلَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ سوچ بیار میں غلطال و پیچاں رہے کہ میں کہاں ہے آیا ہوں سورج کا گلزا ہوں میری زمینی حیات کا آغاز کیے ہوا' کرنے کا اصل کام یہ ہے کہ اپنارخ سورج کی طرف رکھو۔اسی طرح ہمیں اس فکر میں غلطاں و پیچاں ہونے کی ضرورت نہیں ہے کہ ہم کہاں سے وجود میں آئے ہیں اور کیسے وجود میں آئے ہیں' ہمارے وجوداور ہماری زندگی کا مقصد صرف پیہونا جا ہے كَ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ اور ﴿ إِنَّ صَلَا تِنَى وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِيْ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾ سورج کھی کے پھول کی طرح ہمارے دل کی کلی کھلے تواس سے کہ ہم اللہ کو یا دکررہے ہیں'اللہ کے حضور میں حاضر ہیں۔اورا گرکہیں بھی بندهٔ مؤمن محسوس کرے کہ غیاب ہو گیا ہے حضوری نہیں رہی 'کوئی بُعد ہو گیا ہے میری توجہ کسی اور طرف مبذول ہوگئی ہے' میں کچھ غافل ہو گیا ہوں تو فوراً اس پر بچچتاوے کی کیفیت

دے سکتے تھے لیکن اس کی فلسفیانہ بحث علامہ اقبال کے سواکسی نے نہیں کی۔علامہ اقبال شروع میں حافظ کے شدید دشمن رہے اور اس فلسفے کی انہوں نے بڑی شدت کے ساتھ نفی کی۔ 
''سورج مکھی کے بچھول بن جاؤ!'''

حبیبا کہ میں نے عرض کیا' اُس زمانے (۵۲۔۱۹۵۵ء) میں مَیں اس نتیجہ پر بہنچ گیا تھا کہ طریقت اور شریعت دونوں کا تعلق''ہمہ از اوست'' یا''ہمہ بااوست'' سے ہے'جب کہ حقیقت'' وحدت الوجود''ہے جو''ہمہاوست' ہی کی ایک مختاط تعبیر ہے۔اُس زمانے میں ا کی تشبیهہ یا تمثیل بھی میرے ذہن میں آئی تھی که''سورج کھی کے پھول بن جاؤ!''اس کی میں وضاحت کرنا چاہتا ہوں کہ اس سے کیا مراد ہے۔ آپ کومعلوم ہے کہ سائنس کے نظریات میں کمی بیشی ہوتی رہتی ہے۔لیکن میں جس زمانے کی بات کرر ماہوں اُس وقت میہ خیال بہت غالب تھا کہ ہماری بیز مین درحقیقت سورج کا ایک ٹوٹا ہوا ٹکڑا ہے اور دوسر بے سیارے جوسورج کے گردگردش کررہے ہیں وہ بھی سورج ہی کے ٹکڑے ہیں۔ چنانچہ جس طرح سورج این محور کے گرد حرکت کرر ہاہے اس momentum کا نتیجہ ہے کہ اس سے ٹوٹے والے ٹکڑے بھی اس کے گرد چکر لگانے لگے۔تو گویا یوں سمجھنے کہ ابتدا میں ہماری ز مین بھی آ گ کا ایک بہت بڑا گر ہتھی' چربی ٹھنڈا ہونا شروع ہوئی۔اس کے ٹھنڈا ہونے کے دو نتیج نکلے۔ ایک بیر کہ اس سے بخارات نکلے جواویر گئے تو انہوں نے فضا ( گر ہُ ہوائی) کی صورت اختیار کی۔ دوسرے بیر کہ ٹھنڈرا ہونے کی وجہ سے خود زمین سکڑ گئی جس کے منتیجے میں اس کی سطح پرکہیں بلندیاں پیدا ہو گئیں اور کہیں گہرے غار وجود میں آ گئے۔فضا کا غلاف ہماری زمین کے گردتمیں پینیتیں میل ہے۔فضا میں جمع ہونے والی گیسوں کے نتیجہ میں بارش ہوئی اور نہ معلوم کتنے عرصہ تک بارش ہی ہوتی رہی' جس نے شیبی علاقوں میں یانی جع ہو گیااوراس طرح سمندر وجود میں آئے۔جوعلاقے اونچے تھے وہ خشکی قراریائے۔ پھر جہاں میر ہر و بحرآ پس میں جڑے ہوئے تھے وہاں دلد لی علاقوں میں حیاتِ ارضی کا آغاز موا۔ بیحیاتِ ارضی دوطرح کی تھی: ا۔ حیاتِ نباتاتی (Plant Kingdom) ۲۔ حیاتِ

طاری ہواوروہ پھراپنارخ اس کی طرف کر لے جیسے سورج مکھی کا معاملہ ہے کہ سورج طلوع ہوتے ہی وہ کھل اٹھتا ہے اور پورادن جدھر سورج جاتا ہے ادھر ہی وہ کلٹی باندھے دیکھتار ہتا ہے 'اور جب سورج غروب ہوتا ہے تو وہ بھی بچھ کررہ جاتا ہے ۔ یہ ہے اصل میں حقیقت' طریقت اور شریعت حقیقت تو بہی ہے کہ سورج مکھی بھی سورج سے نکلی ہوئی ایک شے ہے 'لیکن ہماری توجہ اصلاً طریقت اور شریعت پر مرکوز ہونی چا ہیے۔

## وحدت الوجود مجرة دالفِ ثاني اورعلاً مها قبال

آج میں یہ بھی عرض کر دول کہ لا ہور منتقل ہونے کے بعد ۱۹۲۵ء سے ۱۹۱۱ء تک قریباً چھسال مجھے پروفیسر یوسف سلیم چشتی مرحوم کی صحبت سے فیض یاب ہونے کا بڑا وافر اور مسلسل موقع ملا ہے۔ میرا کلینک کرش نگر میں تھا جو اَب اسلام پورہ کہلاتا ہے۔ چشتی صاحب روزانہ شام کومیرے پاس آ جاتے تھے اوران سے میرا تبادلہ خیالات ہوتا تھا۔ اس صاحب روزانہ شام کومیرے پاس آ جاتے تھے اوران سے میرا تبادلہ خیالات ہوتا تھا۔ اس طرح میں نے دس بارہ سال قبل جو پختہ رائے قائم کر لی تھی اُس میں مجھے نہ صرف پختگی عاصل ہوئی بلکہ اس خاکے میں رنگ بھرا گیا۔ اس ضمن میں میں ان کا احسان مند ہوں۔ ماس وقت تک میں نے نہ تو شخ احمر سر ہندی کی مکتوبات کا مطالعہ کیا تھا نہ علامہ اقبال کے فاری کلام کا بالاستیعاب مطالعہ کیا تھا' لہذا پر حقیقت مجھے در حقیقت ان کے ذریعے ہی معلوم ہوئی کہ شخ احمد سر ہندی گجھی اپنی زندگی کے آخری وَور میں وصدت الوجود کے قائل ہو گئے تھے۔ اس پر انہوں نے کلام اقبال کی شروحات میں بڑی مفصل تحریریں کھی ہیں اور یہ بات شخصی تردگی کے آخری وَور میں 'اُلا مود محقے جوعلامہ ثابت کی ہے۔ اس طرح علامہ اقبال نے بھی زندگی کے آخری وَور میں'' لَا مُوجُودُ کَو اللّٰ اللّٰه 'کانعرہ بڑے بلند آ ہنگ کے ساتھ بلند کیا تھا۔ ان کی ایک رباعی ملاحظہ سے جے جوعلامہ نے بند آ ہنگ کے ساتھ بلند کیا تھا۔ ان کی ایک رباعی ملاحظہ سے جوعلامہ نے بند آ ہنگ کے ساتھ بلند کیا تھا۔ ان کی ایک رباعی ملاحظہ سے جے جوعلامہ نے بینو وفات سے کل تین ماہ قبل ہی تھی۔

تو اے نادال دلِ آگاہ دریاب بخود مثلِ نیاگاں راہ دریاب چیال مؤمن کند پوشیدہ را فاش ز لا موجود الله در یاب!

"اے عافل! تو الیادل حاصل کر جوآگاہ ہو۔ جیسے تہہارے بزرگ خود راستہ تلاش کرتے رہے ہیں (اورغور وفکر کے ذریعے سے حقیقت تک کینچتے رہے ہیں) اس طرح تم بھی کوشش کرو (یعنی محض تقلید کی روش اختیار نہ کرو بلکہ تحقیق کا راستہ اختیار کرو۔) جس طرح مؤمن پوشیدہ کو رفتہ رفتہ فاش کرتا ہے تم بھی "لا موجود الا اللہ" سے حقیقت تک رسائی حاصل کرو۔"

یہ گویافکرانسانی کی آخری منزل ہے۔توحضرت مجددالف ٹائی مجھی وہیں پہنچے تھاور علامها قبال بھی بالآ خرو ہیں پہنچے۔ بلکہ علامها قبال کے بعض اشعار توایسے ہیں کہ تصوف اور ہمہاوست کا عامیانہ تصور بھی ان کے یہاں موجود ہے۔ لیکن میں اس وقت اس طرف نہیں جانا حابتا کہ ان کی کیا تاویل کی جائے گی۔ میں نے اِس وقت صرف یہ بتایا ہے کہ س ۵۷۔ ۱۹۵۵ء میں میری جورائے قائم ہو چکی تھی اس کے بعد ۱۹۲۵ء سے ۱۹۱۱ء تک کے عرصه میں اس میں پنچنگی بیدا ہوئی۔اب میں چاہتا ہوں کہ ذرااس کی وضاحت کر دوں۔ جہاں تک''ہمہاز اوست'' کا تعلق ہے بیتمام مسلمان اہل سنت' متکلمین' ائمہاورعلاء دین كنزديكمتفق عليه بات ہے۔ يوتوحيد كاكم سےكم تقاضا ہے كہ جو كچھ ہے اللہ سے ہے (ہمہاز اوست) کیعنی وہ خود بخو د وجود میں نہیں آیا ، بلکہ الله کا تخلیق کردہ ہے۔ جسے سورة الطّور مين فرمايا كيا: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْ ءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴿ ثَا يَا يَا يَا يَ بخود بن گئے (کسی کے بنائے بغیر) یا بیخوداینے آپ کو بنانے والے ہیں؟" ظاہر بات ہے کہ بنانے والا اللہ ہے۔ نہ از خود کوئی بنا ہے اور نہ بیاسیے آپ کو بنانے والے ہیں۔ قرآن مجید میں بیمضمون دومقامات پرآیا ہے۔سورہ کقمان کی آیت اامیں بیمضمون بایں الفاظآياب:

> ﴿ هٰذَا خَلْقُ اللهِ فَارُوْنِي مَا ذَا خَلَقَ الَّذِيْنَ مِنْ دُوْنِهِ ﴾ ''يرسب الله كى تخليق ہے ذرا بتاؤ كه اس كے سوا بھى كسى نے كھ بنايا ہے؟''

"ہمدازاوست" توعقیدہ توحید کی مبادیات میں سے ہےجس میں کسی کوکوئی شک نہیں ہوسکتا۔اب ہم دیکھتے ہیں کہ''ہمہ بااوست'' کیا ہے؟ بیاصل میں وہ نظریہ ہے جو فلسفهٔ وجود کی پہلی منزل کی نشان دہی کرتا ہے۔

ہمارے اسلاف میں ایک تو علاؤ الدین صدانی میں جنہوں نے سب سے پہلے میہ نظريه پيش (enunciate) كيااور چريهزياده مشهور مجد دالف ثاني كفظريه و حدت الشهو د کے نام سے ہوا۔اس کا حاصل میہ ہے کہ کا ئنات اور خالق دونوں کا وجود اپنی اپنی جگہ پر ہے۔اب ظاہر ہے کہ دونوں کا ساتھ ساتھ تو تھویت ہے 'پھر تو (خالق اور مخلوق) دو وجود ہو الله الله الله الله الله فاروقى في و اكثريك كا جوتهيم الكها تقا: Mujaddid's" "Concept of Toaheed وہ مجھے بہت پیند ہے۔اکثر لوگوں کی نظروں سے حضرت مجدد ؓ کا آخری موقف اوجھل ہے کیکن عام طور پر جو چیزان کی طرف منسوب ہوتی ہے وہ یمی شویت (Dualism) ہے تو حیدوجودی نہیں ہے۔ ڈاکٹر بر ہان احمد فاروقی نے اسے واضح طور پرتسلیم کیا ہے۔ایک دیانت دارا نتی حقیق کا تقاضا یہی ہے کہاس کا جو بھی نتیجہ نکل رہا ہے آ دمی اسے بیان کرے۔ بہر حال یہ خویت ہے اور ایک اعتبار سے اسے شرک فی الوجود کہا گیاہے۔

## ''ہمہاوست''اوراس کی مختلف تعبیرات غالب کاایک شعرہے

جاروبِ لا بیار کہ ایں شرک فی الوجود با گردِ فرش و سینه بایوان برابر است

لینی ہماراسینہ ایک ایوان کی مانند ہے اور بیشرک فی الوجود ( کہ وجود ہمارا بھی ہے اور اللہ کا بھی)اُس گرد کی مانند ہے جواس ایوان پرآ گیا ہے۔ چنانچی' لا'' کی جھاڑ لاؤاوراس سے اسےصاف کر دو۔ شرک فی الوجود کا خاتمہ تو حید وجودی سے ہوتا ہے'جس کی ایک تعبیر''ہمہ اوست'' ہے۔ دنیا بھر میں جو چوٹی کے نظریاتی (idealist) فلسفی ہیں وہ اس کے قائل

ہیں۔ان کا نقطہ آغاز افلاطون ہے۔ حکیم فلاطیوس کا تعلق سکندریہ (مصر) سے تھاجس کے نظریات ہمارے مسلمانوں کے تصوف میں سرایت کر گئے ۔اسی طرح ابن عربی اندلس سے متعلق تھے۔اس شمن میں دو بڑی شخصیتیں برعظیم میں مشہور ہوئیں ۔ایک ہندوؤں میں شکر احاربیاور دوسرے اورنگزیب عالمگیر کے عہد میں مرزاعبدالقادر بیدل جو فارس کے عظیم شعراء میں سے ہیں۔ بیرچار چوٹی کے لوگ ہیں جنہوں نے اس نظریئے کو بڑی وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے۔البتہ اس کے جوتین shades ہیں اور اس اعتبار سے اس کی جوتین تعبیرات ہیں انہیں علیحدہ علیحدہ identify کر کیجے۔اسی حوالے سے میں نے کہاتھا کہ ع مشدار که ره بر دم نیخ است قدم را!

اس فرق کوا گرملحوظ نہیں رکھیں گے تو شرک و کفر ہو جائے گا۔

ہماوست کی ایک تعبیر Pantheism ہے۔ یعنی جب وجودایک ہی ہے تو یہ کا ننات گویا خدا کا حصہ ہے یا ہمہ تن خدا ہے' خود خالق ہی نے مخلوق کی شکل اختیار کرلی' جیسے برف پکھل کریانی بن گئی اوریانی کوآپ نے ابالاتو وہ بھاپ بن گیا۔اب یانی ہی برف بھی ہے اور بھا یبھی ہے۔اس نظریے میں کا ئنات کو حقیقی مانا گیا ہے کہ یہ در حقیقت واقعی ہے اور پیر خالق کا حصہ ہے یا خالق ہی ہے۔اس میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے کہ بی ظیم ترین کفروشرک ہےاوراس کااسلام کے ساتھ یا حقیقت کے ساتھ کوئی رشتہ نہیں ہے۔

دوسری تعبیروہ ہے جوحظرت مجددالف ٹانی نے اپنی زندگی کے آخری دَور میں اختیار کی کہ حقیقت میں وجود ایک ہی ہے جواللہ کا ہے جو کچھ نظر آر ہا ہے وہ درحقیقت ہے ہی نہیں۔اس کی مثال میں دے چکا ہوں کہ آ بالیکم شعل کو دائرے کی صورت میں حرکت دیں توایک آتشیں دائر ہ نظر آئے گا جوحقیقت میں موجود نہیں ہے۔ یہ دراصل اس کا ئنات کی نفی ہے کہاس کا کوئی وجود ہے ہی نہیں۔ چنانچیو جودصرف ایک ذاتِ باری تعالیٰ کارہ گیا' جس سے شرک اور ثنویت کا خاتمہ ہو گیا۔اس کو غالب نے یوں بیان کیا ہے ہستی کے مت فریب میں آ جائیو اسد عالم تمام حلقهُ دام خیال ہے!

اور عربی شعرمیں آپ کو پہلے بھی سناچکا ہوں۔

كل ما في الكون وهم او خيالٌ او عكوسٌ في المرايا او ظلالٌ

لینی کا ئنات میں جو کچھ موجود ہے وہ محض وہم یا خیال ہے ئید یا تو محض آئینوں میں نظر آنے والے عکس ہیں یا سائے ہیں۔ حقیقت میں تو صرف ذاتِ باری تعالیٰ کا وجود ہے اور کوئی شے حقیقتاً موجود نہیں ہے رہے

ہر چند کہیں کہ ہے نہیں ہے!

لیکن به بات که کا ئنات کا وجود ہے ہی نہیں قابل قبول نظر نہیں آتی۔ بیا یک شاعرانه خیال یا فلسفیانہ تو جہہ تو ہوسکتی ہے کیکن کا ئنات تو بڑی تھوں حقیقت ہے۔ آپ نے شرک فی الوجود کی نفی کر دی؟

میر ہے زدیک اس کا اصل کا وہ ہے جو شخ ابن عربی ؓ نے دیا ہے جو کہ اس کا اصل کا وہ ہود ایک ہے کا کنات میں ہوں 'کہ حقیقت وہ اہیت و جو د کے اعتبار سے خالق و مخلوق کا وجود ایک ہے کا کنات میں وہی وجو دِ بسیط سرایت کیے ہوئے ہے 'لیکن جہال تعین ہوگیا تو وہ پھر غیر ہے اُس کا عین نہیں۔ چنا نچان کا کہنا ہے کہ بیکا گنات کا وجود ایک اعتبار سے اللہ تعالیٰ کے وجود کا عین اور دوسرے اعتبار سے اس کا غیر ہے۔ یہ ابن عربی کا فلسفہ ہے۔ اور ابن عربی ہمارے دینی حلقوں کی سب سے زیادہ متنازعہ فیہ (controvercial) شخصیت ہیں۔ ان کی جمایت اور مخالفت دونوں انہا کو پینچی ہیں۔ ہمارے صوفیاء کی عظیم اکثریت انہیں شخ اکبر کے نام سے جانتی ہے۔ ان کی کتابیں 'دفعوص الحکم' اور 'دفع حات مکیہ' تصوف کی بہت اہم کتابیں ہیں۔ دوسری طرف اختلاف بھی اتنا شدید ہے کہ امام ابن تیمیہ نے ان کو طحد وزندین قرار دیا ہیں۔ دوسری طرف اختلاف بھی اتنا شدید ہے کہ امام ابن تیمیہ نے ان کو طحد وزندین قرار دیا اکبر کی کسی بات کی تائید کر رہا ہوں تو وہ ان کا صرف پینظریہ ہے باتی میں نے نہ فصوص الحکم کا اکبر کی کسی بات کی تائید کر رہا ہوں تو وہ ان کا صرف پینظریہ ہے باتی میں میں اور آدمی جب تک قدیم فلسفہ و مطالعہ کیا ہے' نہ فتو حات میں میں مہارت تامہ بہم نہ بہنچا لے اس کے لیے ان کتابوں کا پڑھنا آسان کا منہیں ممالت میں مہارت تامہ بہم نہ بہنچا لے اس کے لیے ان کتابوں کا پڑھنا آسان کا منہیں منطق میں مہارت تامہ بہم نہ بہنچا ہے اس کے لیے ان کتابوں کا پڑھنا آسان کا منہیں مناس کی سے اس کی کا بیان کا منہیں میں مہارت تامہ بہم نہ بہنچا ہے اس کے لیے ان کتابوں کا پڑھنا آسان کا منہیں میں مہارت تامہ بہم نہ بہنچا ہے اس کے لیے ان کتابوں کا پڑھنا آسان کا منہیں

اس اعتبار سے دیمیس تو یہ بہت بڑی بات ہے جو اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ ہم اس کتاب (القرآن) کے خود محافظ ہیں ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلُنَا اللّٰهِ کُورَ وَإِنَّا لَهُ لَلْحِفِظُونَ ﴾ کتاب (القرآن) کے خود محافظ ہیں ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلُنَا اللّٰهِ کُورَ وَإِنَّا لَهُ لَلْحِفِظُونَ ﴾ کتاب الله کا محفوظ رہنا بھی آسان کا منہیں ہے جب تک کہ اللہ کا خصوصی فیصلہ نہ ہو۔ اسی لیے تو ایک ور میں احادیث نبوگ میں موضوع روایات کا ایک ایسا طومار شامل کر دیا گیا تھا کہ پھر محدثین کو پوری زندگیاں کھپانی پڑیں اور انہوں نے موضوع روایات کو الگ کیا اور صحیح وضعیف احادیث کو بھی علیحدہ علیحدہ کیا۔ اسی طرح اہل تصوف کی طرف بہت سی غلط باتیں منسوب کی گئی ہیں۔ میں نہ تو ابن عربی کا وکیل ہوں اور نہان کی ہر بات کی ذمہ داری لیت ہوں۔ ان کے ہاں جو تضادموجود ہے اس کی ایک مثال سے ہے کہ ان ہی کی طرف سے شعر بھی منسوب ہے کہ

الرّب عبدٌ والعبد ربُّ یا لیت شعری من المکلف! ''ربّ ہی عبدہاورعبدہی ربّ ہے(لینی خالق و مخلوق ایک ہی ہیں) تو میری سمجھ میں نہیں آ رہا کہ س کو حکم دیا جارہا ہے (کہ عبادت کرے اور کس کی عبادت کرے!)'' لیکن دوسری طرف ان ہی کا ایک شعر ہے ہرشے میں اُس کی نشانی موجود ہے جو بید دلالت کرتی ہے کہ وہ اکیلا ہے تنہا ہے۔ لیکن اپنی موجود ہے جو بید دلالت کرتی ہے کہ وہ اکیلا ہے تنہا ہے۔ لیکن اپنی تنہا ہے۔ لیکن اپنی تنہا ہے۔ لیکن اپنی ہے کہ اسے کوئی ہے کہ اور بندہ 'بندہ ہی رہے گا سے کہ خوبصورت نبیدہ 'بندہ ہی رہے گا سے کہ نبیدہ نبیدہ ہی رہے گا سے کہ خوبصورت نبیدہ نبیدہ ہی رہے گا سے کہ خوبصورت نبیدہ نبیدہ ہی رہے گا سے کہ نبیدہ نبید

ان کمال کو نه ظاهر اسبب لکو نه باطنا فسبحان من اختفی عن العقول لشدة ظهوره واحتجب عنها بکمال نوره "درحقیقت اس کے ظهور کی شدت اور کمال ہی اس کا سبب ہے کہ وہ نگاہوں سے چھپ گیا ہے (سورج جب نصف النہار پر چیک رہا ہوتو آپ آئے کھر کراسے دکھے نہیں سکتے اس کی وجاس کی شدتے ظہور ہے جس کے باعث آپ کی نگاہ چکا چوند ہو جاتی ہے۔) بس بڑی پاک ہے وہ ذات جوا پے شدتے ظہور کے باعث عقول انسانی سے جھپ گئی ہے اور ایپ نور کے کمال کے باعث عقول انسانی سے جھپ گئی ہے اور ایپ نور کے کمال کے باعث عقول انسانی سے جھپ گئی ہے اور

چنانچاللہ تعالیٰ کا ظاہراور باطن ہونا تو بیک وقت (simultaneous) ہے اوران دونوں میں جو گہرارشتہ ہے اس کی اس طرح تاویل کی جاسکتی ہے جیسے امام رازی نے فرمائی ہے۔

شخ ابن عربی کے بارے میں ممیں عرض کر چکا ہوں کہ جہاں تک حقیقت و ماہیت وجود کے بارے میں ان کی رائے کا تعلق ہے میں اس سے متفق ہوں اور میرا مسلک بھی وہی ہے۔ البتة اور بہت می با تیں خواہ انہوں نے کھیں یا ان کی طرف غلط منسوب کر دی گئیں ان سے میرا کوئی تعلق نہیں۔ لہذا میں نہ تو ان کے بارے میں جواب دہ ہوں نہ ان کی وضاحت میرے ذمہ ہے اور نہ ہی مجھے ان کے وکیل کی حیثیت حاصل ہے۔ خود اس فلسفہ وجود کے بارے میں بھی میں عرض کر چکا ہوں کہ اس کا تعلق نہ شریعت سے ہے نہ طریقت سے اس فلسفہ کوجس کا جی چاہوں کہ اس کا تعلق نہ شریعت سے ہے نہ طریقت کے نہ مانے سے کی اعتبار سے بھی دین میں کوئی کی یا نقص واقع نہیں ہوتا۔ البتہ تنقید اور ہو اسے رد گریا جا ہے تھید کر رہے ہیں دیا نت کا تقاضا یہ ہے کہ جس شخص کے نظریات پر آپ تنقید کر رہے ہیں پہلے اس کے اصل مسلک کو ضرور سمجھ لیں۔ شخص کے نظریات پر آپ تنقید کر رہے ہیں پہلے اس کے اصل مسلک کو ضرور سمجھ لیں۔ شخص کے نظریات پر آپ تقید کر رہے ہیں پہلے اس کے اصل مسلک کو ضرور سمجھ لیں۔ شخص کے نظریات پر آپ کے فلسفہ وجود پر اکثر

الرّب رُبُّ وان تنزّل والعبد عبدٌ وان ترقّی داللهٔ الله بی مے چاہے وہ کتنا ہی نزول فرما لے اور بندہ 'بندہ ہی رہے گا چاہے جتنا بھی بلند ہوجائے''۔

حضور مُنَا لِنَّيْنَا مِهِ الْوِین آسان تک گئے ہیں لیکن وہ معبود نہیں بن گئے 'بلکہ عبدہی رہے ہیں۔
میں نے اس مسلہ کوایک اور طریقے سے بہت ہی سادگی کے ساتھ حل کیا ہے۔ مجھ پر
بیداللہ تعالیٰ کا بہت بڑا فضل ہے کہ میری گفتگؤ میراغور وفکر اور میر سے اخذ کردہ نتائج بالکل
بیداللہ تعالیٰ کا بہت بڑا فضل ہے کہ میری گفتگؤ میراغور وفکر اور میر سے اخذ کردہ نتائج بالکل
میری جورائے تھی وہ میں بیان کر چکا۔ آج اس ضمن میں میری کیا رائے ہے اور اس کا صغریٰ
کیری جورائے تھی وہ میں بیان کر چکا۔ آج اس ضمن میں میری کیا رائے ہے اور اس کا صغریٰ
کیری کیا ہے نہ میں اب بیان کر رہا ہوں۔

وبیشتر ناقدین بالخصوص آج کل کے سلفی المز اج لوگ بحس انداز کی تقیدیں کرتے ہیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک تو ان لوگوں نے اس مسئلہ کو سمجھا ہی نہیں اور دوسرے یہ کہ جو باتیں شخ ابن عربی نے کہی ہی نہیں وہ بھی ان سے منسوب کر دیتے ہیں۔ بہر حال اس مسئلے کو میں نے اپنے طوریر جس طرح حل کیا ہے وہ میں بیان کرر ہا ہوں۔

الله تعالی کی معرفت تو ہمارے لیے مطلوب و مقصود ہے اوراسی پر ہمارے طرفیمل اور دینی روئے کی ساری بنیاد ہے۔ معرفت ربّ جس قدر گہری ہوگی اسی قدر ہمارے عمل میں گہرائی ہوگئ معرفت میں جتنی زیادہ و سعت ہوگی ہمارے دینی روئے اور دینی روث میں بھی اتنی ہی زیادہ و سعت ہوگی۔ گویا معرفت ربّ اور ہمارا دینی روبیدا یک دوسرے کے ساتھ راست متناسب (proportionate) ہوں گے۔ میں عرض کر چکا ہوں کہ الله تعالی ساتھ راست متناسب (عازا) ذات باری تعالی اور (۲) صفات باری تعالی - ذات باری تعالی کے بارے میں میں نے آپ کو حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت علی رضی الله عنہما کے دو مقولوں پر شمتیل ایک شعر سنایا تھا:

العِجزُ عن دَركِ الذَّاتِ إدراكُ والبَحثُ عن كُنهِ الذَّاتِ إشراكُ

لیعنی جب انسان کواللہ کی ذات کے ادراک سے عاجز ہونے کا احساس ہو جائے تو بس یہی ادراک ہے۔اوراگراللہ تعالیٰ کی ذات کی کنہ میں کھود کرید کروگے تو شرک میں مبتلا ہوجاؤ گے۔ گویا معلوم شد کہ جیج معلوم نہ شد!

شخ سعدیؓ نے اس بات کوخوب بیان کیا ہے

توال در بلاغت به سُحال رسید نه در کنم بے چونِ سبحال رسید!

سُحباں ایک بہت ہی حکیم شخصیت کا نام ہے جو فصاحت و بلاغت کی معراج پر فائز تھے۔ شخ سعدیؓ کہتے ہیں کہ بلاغت و فصاحت اور خطابت میں تو انسان سحباں تک بھی پہنچ سکتا ہے' لیکن ذات ِباری تعالیٰ سجاۓ کی گنہ تک پہنچنے کا کوئی امکان نہیں ہے۔

الله تعالی کی معرفت کا دوسرا حصه صفات پرمشمل ہے۔معرفت رب کے بارے میں مکیں اپنی حدود و قیود (limitations) عرض کر چکا ہوں کہ ہماری ساری معرفت صفات کے حوالے سے ہے۔''ایمانِ مجمل''کا آغازان الفاظ سے ہوتا ہے:

آمَنْتُ باللهِ حُمَا هُوَ باسُمائِهِ وَصِفَاتِهِ

''میں ایمان لایا اللہ پرجئیسا کہ وہ اپنے ناموں اور صفات سے ظاہر ہے'۔
لیکن صفات میں بھی ہم نہ اُن کی کمیت کا ادراک کر سکتے ہیں اور نہ کیفیت کا۔
صفاتِ باری تعالیٰ کے بارے میں ہمارے ہاں علم کلام کا بیہ مسکلہ مشکلمین کے مابین
ہمیشہ زیر بحث رہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات اس کا عین ہیں یا غیر؟ علامہ اقبال نے بھی اپنی نظم'' ابلیس کی مجلس شوری'' میں اس مسکلے کی نشاند ہی کی ہے۔

ہیں صفاتِ ذاتِ حق حق سے جدا یا عینِ ذات؟ اُمت مرحوم کی ہے کس عقیدے میں نجات؟

سوال پیدا ہوتا ہے کہ ذات وصفات میں کیا نسبت ہے؟ ہمارے لیے تو صفت اضافی شے ہے۔ ایک وقت تھا کہ مجھے کھے بھی علم حاصل نہیں تھا۔ آج مجھے تھوڑا یا زیادہ کھے تھ ما ماصل نہیں تھا۔ آج مجھے تھوڑا یا زیادہ کھے تھا ماصل ہے اور ہوسکتا ہے کہ میں ارذل العمر تک پہنچ جاؤں اور وہ علم بالکل زائل ہو جائے حاصل ہے اور ہوسکتا ہے کہ میں ارذل العمر تک پہنچ جاؤں اور وہ علم بالکل زائل ہو جائے وہ ہمارے وجود کا اللہ من ذلک کھیا کہ صفت علم ہمارے وجود پر ایک اضافی شے ہے وہ ہمارے وجود کا حصہ نہیں ہے۔ لیکن کیا ہم اللہ کے بارے میں بیقصور کر سکتے ہیں؟ اس مسئلہ پر بڑی طویل بحثیں ہوئی ہیں۔ میری بیخوش تھے کہ مجھے مولا نامتخب الحق صاحب سے استفادہ کا موقع ملا جو اِس دَور میں فلسفہ و منطق کے قدیم مکتب فکر'' خیر آ با داسکول آف تھا تو وہاں آخری شخصیت تھے۔ جب میں نے کراچی یو نیورسٹی سے ایم اے اسلامیات کیا تھا تو وہاں میں نے مولا نامتخب الحق صاحب سے استفادہ کیا اور یہ مسئلہ میری شمجھ میں آیا۔ میں یہاں وہ مسئلہ تو بیان نہیں کررہا' لیکن اس کا سب کے نزدیک جو منفق علیہ مل ہے وہ ہے ' لا عین ولا غیر '' سمجھ میں آگے۔ میں ہوت ولا غیر '' ایکن اللہ تعالی کی صفات نہ اس کی ذات کا عین ہیں اور نہ غیر سمجھ میں آگے تب بھی یہ مانا پڑتا ہے نہ آگے کہ آگے کہ آگے مین مانی پڑتا ہے نہ آگے کہ آگے میں مانی پڑتا ہے نہ آگے کہ آگے میں مانی پڑتا ہے نہ آگے کہ آگے کہ آگے میں مانی پڑتا ہے نہ آگے کہ آگے میں مانی پڑتا ہے نہ آگے کہ آگے میں مانی بہت کے کہ آگر عین مانیں گرت بھی بہت

سی ایسی چیزیں لازم آ جا ئیں گی جنہیں تسلیم نہیں کیا جاسکتااورا گرغیر مانیں گے تب بھی ایسی بہت سی چیزیں لازم آ جائیں گی جن کا اللہ کے بارے میں گمان بھی نہیں کیا جاسکتا۔''لا عينٌ ولا غيرٌ "كي ايك تعبير بي بهي موسكتي ہے كه 'من وجهٍ عينٌ ومن وجهٍ آخر غيرٌ ''لعنی ایک اعتبار سے وہ غیر ہیں اورایک اعتبار سے عین ۔ بیرگویا دوسرا مقدمہ ہوا۔ اب آئے تیسری بات کی طرف! ہر مخض جانتا ہے کہ بیسلسلۂ کون ومکان اللہ تعالی کے ایک امز' کُن'' کا ظہور ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قر آن مجید میں دومقامات (الکہف:۹۰او لقمان: ۲۷) پر آیا ہے کہتم اللہ تعالیٰ کے کلمات کو گن نہیں سکتے۔اگر کل روئے ارضی کے درخت قلم اورسار ہے سمندر سیاہی بن جائیں تب بھی اللہ کے کلمات ختم نہیں ہوں گے کیکن سیاہی ختم ہو جائے گی ۔اگر سیاہی کی اتنی ہی مقدار مزید لائی جائے تو وہ بھی اس مقصد کے ليے ناكافی موگى۔ ﴿لَنَفِدَ الْبُحُرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمْتُ رَبِّي وَلَوْ جَنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا، اس کی وجدید ہے کہ تمام مخلوقات اللہ کے سی نہ کسی کلم کن کاظہور ہیں۔اب سمجھے کہ' دُکُن' کیا ہے؟ کلام ہے کلمہ ہے۔اور کلام متکلم کی صفت ہوتا ہے۔ گویا کہ حرف '' کُن' الله کی صفت ہے اور صفت کے بارے میں متکلمین کا متفقہ فیصلہ ہے کہ''لا عینٌ ولا غيرٌ" '۔اس کامنطقی نتیجہ برآ مدہوتا ہے کہ بیکا ئنات نداللہ کا عین ہے اور نہ غیر ہے اور یمی بات ہے جوشنخ ابن عربی کہدرہے ہیں:

#### من وجهٍ عينٌ ومن وجهٍ آخر غيرٌ

ایک اعتبار سے یہ عین ہیں اور ایک اعتبار سے غیر ہیں۔ماہیت وجود essential) فیر میں ماہیت وجود being) وجود مان لیا being میں اتحاد ہے لیکن جہاں بھی تعین ہوگا اور مختلف چیزوں definite وجود مان لیا جائے گا تو وہ اللہ کا غیر ہے۔ یہی مسلک ابنِ عربی کا ہے اور یہی اس مسلے میں میری تو جیہہ ہے۔

اس سلسلہ میں آخری بات بیوض کررہا ہوں کہ میں سمجھتا ہوں کہ بہت سے حضرات کا شاید بیذ وق نہ ہواس کے باوجود میں بیمسکہ اس لیے بیان کر دیا کرتا ہوں کہ ان بزرگوں اور اسلاف کے بارے میں سوئے طن نہ رہے جو وحدت الوجود کے قائل ہیں۔اس سے

ہمیں اپنے آپ کو بچالینا چاہیے' کیونکہ یہ بہت بڑی محرومی ہے۔ کسی بھی شخص سے اختلاف کاحق ہر شخص کو حاصل ہے' یہاں تک کہ آراء کی حد تک ہم صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے بھی اختلاف کر سکتے ہیں۔ کوئی شخص میرائے رکھ سکتا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ فلال معاملہ میں یوں نہ کرتے تو بہتر ہوتا۔ اس لیے کہ ہمارے نزدیک عصمت خاصۂ نبوت ہے اور نبوت کے خاتمہ کے ساتھ عصمت ختم ہو چکی محمد رسول اللہ مکا اللہ گا اللہ گا اللہ گا اللہ کا محمد اب کوئی بھی معصوم نہیں ہے۔

유 유 유

## اعوذ بالله من الشَّيطن الرَّجيم بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

﴿ امِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمُ مُّ وَرَدُ وَمُودِ فِيهُ طَ فَالَّذِينَ الْمَنُوا مِنْكُمُ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ مُ أَجُرُ كَبِيرِ ﴿ وَمَالَكُمْ لَا تُومِنُونَ بِاللَّهِ ۚ وَالرَّسُولُ الْجُرُ كَبِيرِ ﴾ رده ده د هود و و و در و و و و و در و دودود و مُّوْمِنِيْنَ ﴿ هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ الْيَتِ بَيَّنْتِ لِّيُخُوجَكُمُ مِّنَ الظُّلُمٰتِ اِلَّي النُّوْرِ ۖ وَإِنَّ اللَّهَ بَكُمُ لَرَءُ وْ فُ رَّحِيمُ فَ وَمَالَكُمُ اللَّ تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيْرَاثُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ۖ لَا يَسْتَوَى مِنْكُمُ مَّنُ ٱنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَٰتَلَ الْوَلْئِكَ اعْظُمْ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ ٱنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَٰتَلُوْاطُ وَكُلًّا وَّعَدَ اللَّهُ رُو دِ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهُ وَلَهُ آجُرٌ کریم ۱

## **بابِ سوم** مشتمل بر

سورة الحديد كى آيات سااا

خالق وما لکِ ارض وساوات اور ذاتِ اوّل و آخر وظاهر وباطن کے انسانوں سے دو تقاضے:

ايمان وإنفاق



آياتِ زير درس كاروان ترجمه ومفهوم

ال سورهٔ مبارکہ کا دوسرا حصداس کے عملی پہلو پر شتمل ہے۔ میں چاہتا ہوں کہ پہلے ان پانچ آیات کا ایک روال ترجمہ سامنے آجائے۔ واقعہ یہ ہے کہ ان میں سے پہلی ہی آیت بڑی عظمت کی حامل ہے اوران پانچوں کو ایک کل کی حیثیت سے سامنے رکھیں گے تو نظر آئے گا کہ جہاں ایک طرف فصاحت و بلاغت کی معراج ہے وہیں جامعیت اوراس کے ساتھ تر تیب اور توازن کی بھی انہا ہے جو آپ کوان پانچ آیات میں ملے گی۔ پہلی آیت کا روال ترجمہ یول ہوگا:

''ایمان لا وُ الله پر اوراس کے رسول پر (یا ایمان رکھوالله پر اوراس کے رسول پر) اورخرج کر دو (لگا دو کھپا دو) ان سب چیزوں میں سے جس میں اس نے تہمیں خلافت عطا کی ہے۔ تو جولوگتم میں سے (دین متین کے بید دو تقاضے پورے کر دیں۔ یعنی ) ایمان لے آئیں اور انفاق کا حق اداکر دیں توان کے لیے بہت بڑا اجر ہے''۔

ایک آیت میں جامعیت کے ساتھ دین کے جملہ تقاضوں کو دوالفاظ میں بیان کر دیا گیا۔ حسن ترتیب اور حسن توازن ملاحظہ کیجیے کہ اب ان میں سے ہرایک تقاضے پر دو دو آیات آرہی ہیں'ایک ایک آیت میں ذرا سرزنش' ڈانٹ ڈیٹ' زجراور ملامت کا انداز ہے اورایک ایک آیت میں ترغیب اور تشویق ہے۔ فرمایا:

' ' ' تنہیں کیا ہو گیا ہے کہ اللہ پر ایمان نہیں رکھتے درانحالیہ رسول تنہیں دعوت دے رہاہے کہ اپنے ربّ پر ایمان رکھواوروہ تم سےقول وقر ارلے چکاہے اگرتم واقعی مؤمن ہو''۔

اس آیت میں گویا کہ زجر وملامت اور ایک طرح کی تنبیہہ اور سرزنش ہے۔اس کے بعد اگلی آیت میں تھوا نکنا نصیب ہو بعد اگلی آیت میں تھوا نکنا نصیب ہو جائے ایپ دلوں کوٹٹو لنے کی سعادت حاصل ہوجائے اور محسوس ہو کہ واقعتاً خانہ دل ایمان سے خالی ہے تو بھی گھبراؤ نہیں فر مایا:

''وہی ہے(اللہ) جونازل فرمار ہاہے اپنے بندے پرروشن آیات' تا کہوہ تمہیں اندھیروں سے روشنی کی طرف نکالے ٔ اور حقیقت بیہ ہے کہ اللہ تم پر نہایت شفق اور مہربان ہے''۔

اند هیرے شرک کے ہیں' کفروالحاد کے ہیں' مادیت کے ہیں' حرص وہوا کی غلامی کے ہیں۔ کریما بہ مجنثائے بر حالِ ما کہ ہستم اسیرِ کمندِ ہوا!

یمختلف shades of darkness ہیں۔ قرآن مجید میں ''ظُلُمات'' بمیشہ جُن کے صیغہ میں اور نور ہمیشہ واحد آیا ہے۔ نور کے اندر تعدّ دبھی لایا گیا ہے تو بھی واحد کے صیغے میں اور نور ہمیشہ واحد آیا ہے۔ نور کے اندر تعدّ دبھی لایا گیا ہے تو بھی واحد کے صیغے میں اور نور تھلی نور ی جبکہ اندھیروں کا تذکرہ بایں الفاظ فرمایا: ﴿ ظُلُمْتُ بَعُضُها فَوْقَ بَعُضُها فَوْقَ بَعُضِ ﴾ تو اللہ نے یہ کتاب اتاری ہے اس کی یہ آیا تے بینات ہیں جو جمہیں ہر طرح کے shades of darkness سے روثنی اندھیروں سے نکال کرتمام ظلمات سے ہر طرح کے shades of darkness سے روثنی میں لے آئیں گی۔ یقیناً اللہ تعالی روف ورجیم ہے۔ وہ تم پر بہت مہر بان ہے وہ تمہارا خیر میں خواہ ہے تم پر رحم فرمانے والا ہے۔

تو بیدوآ یات ہوگئیں۔اب اگلی دوآ یات میں بھی یہی انداز ہے۔ان میں سے پہلی آیت میں وہی سرزنش کااسلوب ہے۔فرمایا:

''اور تہہیں کیا ہوگیا ہے کہ تم اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے (تم پریپ بخل
کیوں طاری ہوگیا؟ تم نے بیسینت سینت کرر کھنے کی روش کیوں اختیار
کر لی؟) حالانکہ آسان وزمین کی وراثت تو اللہ ہی کے لیے ہے۔ (تم
سب دنیا سے چلے جاؤ گے اور بیسب پچھاللہ ہی کے لیے رہ جائے گا۔)
برابر نہیں ہیں تم میں سے وہ لوگ جنہوں نے فتح سے پہلے انفاق اور قبال
کیا تھا۔ ان کے درجات بہت بلند ہیں اُن کے مقابلے میں جنہوں نے
فتح کے بعد انفاق اور قبال کیا'اگر چہاللہ نے دونوں ہی سے اچھے وعدے
فرمائے ہیں۔ اور جو پچھ تم کرتے ہواللہ اس سے باخبر ہے''۔
فعل وہی ہے'' اِنفاق'' یعنی جان و مال کا کھیا نا' کیکن جن حالات میں کوئی شخص کرر ہا

ہےاس اعتبار سے اس کی قدرو قیمت میں زمین وآ سان کا فرق وتفاوت واقع ہوجائے گا۔ جب دین غربت کی حالت میں ہے یا مال ہے دین کا کوئی ساتھی نہیں ' دین کا کوئی جانے والا نهين' ازروئ عديث نبويٌ: ((بكداً الْإِنسَلامُ غَرِيباً وَسَيَعُودُ غُرِيباً كَمَا بَدَاً ٠ فَطُولْهِي لِلْغُورَ بَاءِ) (صحيح مسلم عن كتاب الايمان) "وين كي ابتداء حالت اجنبيت مين موئي اور عنقریب بیدوبارہ ویسے ہی اجنبی ہوجائے گا جیسے ابتداء میں تھا۔ پس خوش خبری ہے ان اجنبیوں کے لیے''۔تواس حالت غربت میں جنہوں نے اسلام کا ساتھ دیاان السّابقون الاوّلون كاالله كے ہاں جومرتبہ ہےاس تك وہ لوگ ہر كُرنبيں پہنے سكتے جواسلام كوغلبه حاصل ہونے کے بعد آئے اور قبال وانفاق کیا۔اگروہ حسن نیت سے آئے ہیں تو اُن کے ا جروثواب کی بھی اللہ کی طرف سے ضانت دی گئی ہے' لیکن در جے میں وہ اُن کے برابر جھی نہیں ہو سکتے جنہوں نے حالتِ غربت میں اور حالتِ ضعف میں دین کا ساتھ دیا۔ان سب ے اللہ کا بہت اچھا وعدہ ہے۔ جنت سب کو ملے گی جو پہلے آئے ان کوبھی اور جو بعد میں آئے ان کو بھی البتہ حسن نیت شرط ہے۔ پھر جنت کے درجات میں بھی بہت فرق وتفاوت ہوگا۔حدیث میں آیا ہے کہ نیلے درجے والاجنتی اوپر کے درجے والے جنتی کوایسے دیکھے گا جیسے تم زمین ہے آ سان پرستاروں کود کیھتے ہو۔

آیت کے آخر میں فرمایا کہ جو پھھ م کررہے ہواللہ اس سے خوب باخبرہے۔اس سے پہلے آیت میں الفاظ آئے تھے: ﴿وَاللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِیرٌ ﴿ فَهِ بَهِ اللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِیرٌ ﴿ فَهِ بَهِ اللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِیرٌ ﴿ وَنُولِ الفاظ اردو میں مستعمل ہیں۔ ﴿وَاللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِیرٌ ﴿ وَنُولِ الفاظ اردو میں مستعمل ہیں۔ قرآن مجید میں ترتیب کے لحاظ سے ''بصیر''کومقدم اور''خبیر''کومو خرکیا جاتا ہے۔اس لیے کہ خبر اصل شے ہے بصارت میں دھوکہ کھانے کا اندیشہ ہوتا ہے۔ وہ خبیر ہے 'یعنی وہ تمہاری نیتوں کو بھی جانتا ہے۔ حدیث نبوگ کے الفاظ بہارے باطن سے بھی باخبر ہے' تمہاری نیتوں کو بھی جانتا ہے۔ حدیث نبوگ کے الفاظ بہاں:

((انَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ اللَّي اَجْسَادِكُمْ وَلَا اللَّي صُورِكُمْ ، وَلَلْكِنْ يَنْظُرُ اللَّي صُورِكُمْ ، وَلَلْكِنْ يَنْظُرُ اللَّي قُلُوبِكُمْ وَاعْمَالِكُمْ)) (متفق عليه)

''اللہ تعالی نہ تہہارے تن وتوش کود کھتا ہے اور نہ تہہاری صورتوں کؤ بلکہ وہ
تو تہہارے دلوں کو اور تہہارے اعمال کود کھتا ہے''۔
آیت • اذراطویل آیت تھی جس میں سرزنش کا انداز تھا' اب آگلی آیت میں جو ترغیب
کا انداز ہے واقعہ یہ ہے کہ غالب کے اس شعر کے بالکل مصداق ہے کہ
کون ہوتا ہے حریفِ مئے مرد افکنِ عشق
ہے مکرر لپ ساقی پہ صلا میرے بعد!
د'کون ہے جواللہ کو قرضِ حسنہ دینے کی ہمت کرے؟ پھروہ اس کواس کے

دنیا میں تمہارا قرضِ حسنہ کا تصوریہ ہے کہ صرف اصل زروا پس آئے گا' مزید کچھنیں ملے گا' کین تمہارا قرضِ حسنہ دو گے تو وہ اس کو بڑھا تارہے گا اور انفاق کرنے والے کواصل مال تو بڑھ کر دوگنا' چوگنا' سوگنا' بلکہ سات سوگنا تک ملے گا ہی' بہترین اجرو ثواب اضافی طوریراس کے علاوہ ہوگا۔

لیے بڑھا تارہے گااوراس کے لیے بہترین اجرہے'۔

یہ پانچ آیات ہیں جن پراس سورہ مبارکہ کا حصہ دوم مشتمل ہے جس میں دین کے عملی تقاضوں کو نہایت فصاحت بلاغت خطابت اور غایت درجہ جامعیت اور حسن ترتیب اور حسن تو از ن کے ساتھ بیان کیا گیا ہے ۔ ان آیات میں جو ترتیب اور توازن موجود ہے واقعہ یہ ہے کہ میرے علم کی حد تک اس کی کوئی دوسری نظیر قرآن مجید میں نہیں ملتی۔

#### دعوت ایمان کے مخاطب کون؟

اب ہم ان آیات کا ذراتفصیل سے مطالعہ کرتے ہیں۔ پہلی آیت میں سب سے پہلا سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ خطاب کس سے ہور ہاہے؟
﴿ اَمِنُوْ اَ بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَ اَنْفَقُوْ ا مِمّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخْلَفِيْنَ فِيْهِ ﴿

﴿ آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَانْفِقُوا مِمَا جَعَلَكُم مُسَّةً فَالَّذِينَ امَنُوا مِنْكُمْ وَٱنْفَقُوا لَهُمْ ٱجُرٌ كَبِيرٌ ﴾

''ایمان لا وَاللّٰه پراوراس کے رسولؑ پراورخرچ کرواُس میں سے جس میں اس نے تہمیں خلافت عطا کی ہے۔ پس جولوگتم میں سے ایمان لائیں

اورانفاق کریںان کے لیے بہت بڑاا جرہے'۔

اگرصرف اس آیت کے الفاظ کوسامنے رکھا جائے تو امکان موجود ہے کہ بیہ خطاب غیر مسلموں 'یہود و نصار کی وغیرہ سے ہو'لیکن سیاق وسباق سے اور پوری پانچ آیات کے مطالعہ سے بیہ تعین ہوجا تا ہے کہ یہاں اُن سے خطاب نہیں ہے' بلکہ بیہ خطاب مسلمانوں سے ہے۔ان سورتوں کا مجموعی تعارف کراتے ہوئے میں بیء خض کر چکا ہوں کہ ان سورتوں میں کفار ومشرکین 'یہود و نصار کی وغیرہ سے خطاب ہے ہی نہیں' بلکہ روئے خن کلیتۂ مسلمانوں سے ہے۔

اب دوسرا سوال المحقائي ميں کچھ کی ہے معلام نوں ميں سے کون لوگ اس کے مخاطب ہيں؟ وہ لوگ کہ جن کی حرارتِ ایمانی میں کچھ کی ہے معلام معلام برنہیں ہے جن کا جذبہ انفاق جتنا ہونا چا ہیے اتنائہیں ہے جن کا جوشِ جہاد اور ذوقِ شہادت جتنا ہونا چا ہیے اتنائہیں ہے جن میں ضعف ہے اور ایمان اور اعمالِ صالحہ کا جو درجہ مطلوب ہے اس پر پور نے ہیں اتر تے ۔ یہ ہیں وہ لوگ جن سے یہ خطاب کیا جا رہا ہے ۔ اسی لیے ﴿ الْمِنْوْ ا بِاللّٰهِ وَرَسُولِ لهِ ﴾ کے دو ترجہ ہوں گے: ایک یہ کہ 'ایمان لاؤاللہ پر اور اس کے رسول پر' اور دوسرایہ کہ 'ایمان رکھو اللّٰہ اور اس کے رسول پر' اور دوسرایہ کہ 'ایمان رکھو اللّٰہ اور اس کے رسول پر' ورمشرکین سے خطاب ہورہا ہے جبکہ دوسر ہے ترجہ میں جا مکان موجود ہے کہ گویا کفار ومشرکین سے خطاب ہورہا ہے جبکہ دوسر بے ترجمہ میں خطاب گویا مسلمانوں سے ہے ۔ میر بزد یک در حقیقت یہاں خطاب ان کمز ور اور ضعیف مسلمانوں سے ہے جن کے اندر حرارتِ ایمانی' جذبہ جہاداور جوشِ انفاق جتنا ہونا چا ہے نہیں ہے۔

ببرین میں ہوتی ہے۔ بہر اس کے ہیں ہے۔ ، اس کی ہم مضمون آیات کون میں ہیں۔ اب ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اس آیت کی ہم مضمون آیات کون میں ہیں۔ سب سے پہلے سورة النساء کی بیآییت ملاحظہ کیجیے:

﴿ يَآيَّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الْمِنُوْ الْمِنُوْ الْمِنُولِ وَالْكِتْبِ اللَّذِي نَزَّلَ عَنْ قَبُلُ اللهِ وَالْكِتْبِ اللَّذِي نَزَّلَ عِنْ قَبُلُ اللهِ وَالْكِتْبِ اللَّذِي اَنْزَلَ مِنْ قَبُلُ اللهِ (آیت ۱۳۲۱)
''اے اہل ایمان! ایمان لاؤ (یا ایمان رکھو) الله پر اور اس کے رسول پر اور اس کتاب پر بھی جو اس نے اپنے رسول پر نازل فرمائی اور اس کتاب پر بھی جو اس نے اس سے پہلے نازل فرمائی تھی۔''

یعنی اے اہل ایمان! ایمان کاحق ادا کرو .....اے ایمان کا دعویٰ کرنے والو! ویسے مانو جیسے مانو جیسے ماننے کاحق ہے۔ ماننے کاحق ہے۔....اے ایمان کے دعوے دارو! ایمان لاؤ اور ایمان پختہ رکھواللہ اور اس کے رسول پر .....الخ

سورۃ الصّف ہمارے منتخب نصاب کے حصہ چہارم کا مرکزی درس ہے۔اس میں قرمایا:

﴿ لَا لَيْهُ اللَّذِيْنَ امَنُوا هَلُ اَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ اللَّهِ تَوُمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بَامُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بَامُولِكُمْ وَانْفُسِكُمْ لَمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لّكُمْ إِنْ كُنتُمْ اللَّهِ بَامُولِكُمْ وَانْفُسِكُمْ لَمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لّكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

''اے اہل ایمان! کیا تمہیں وہ تجارت بتاؤں جو تمہیں دردناک عذاب سے نجات دلا دے؟ (وہ بیہ ہے کہ) ایمان رکھو (یا ایمان لاؤ) اللہ اوراس کے رسول پر'اور جہاد کرواللہ کی راہ میں اپنے مالوں سے اور اپنی جانوں سے۔ یہی تمہارے لیے بہتر ہے آگرتم سمجھو۔''

گویا که خاطب بھی وہ ہیں جن کو 'نِ آیٹھا اللّٰذِینَ المَنُوا'' کہا گیا اور انہیں حکم بھی ایمان لانے کا دیا جار ہاہے۔

ال ضمن میں تیسرا مقام سورة الحجرات (آیات ۱۵٬۱۵۳) کا ہے جہاں یہ ضمون بالکل واضح ہوجا تا ہے۔ یہ ہمارے منتخب نصاب کے حصہ سوم کی آخری سورت ہے۔ فرمایا:

﴿ قَالَتِ الْاَعْرَابُ امّنا ﴿ قُلْ لَمْ مُوْمِنُو ا وَلٰكِنَ قُولُو ا اَسْلَمْنا وَلَكُنْ مُولُو الْمِنْ الْمَنا ﴿ قُلْ لِلْمُ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ

اوروہ حقیقی ایمان جسے اللہ کے ہاں تسلیم کیا جائے گا'وہ کیا ہے؟ اس کی وضاحت اگلی آیت

میں آگئی۔فرمایا:

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ الَّذِيْنَ امَنُوْا بِاللَّهِ وَرَسُوْلِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوْا وَجُهَدُوْا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوْا وَجُهَدُوْا بِامُوَالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ ﴿ اُولَٰئِكَ هُمُ الصَّدِقُوْنَ ﴾ الصَّدِقُوْنَ ﴿

''حقیقی مؤمن تو صرف وہ ہیں جوایمان لائے اللہ اوراس کے رسول پر' پھر ہرگزشک میں نہیں پڑے (انہیں یقین کی کیفیت حاصل ہوگئ) اور انہوں نے جہاد کیا اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ اللہ کی راہ میں۔ یہی ہیں جو (اپنے دعوائے ایمان میں) سیچے ہیں۔''

یہاں در حقیقت ایمانِ حقیق کے دواجز اء بیان کیے گئے ہیں: ایک یقین قلبی اور دوسراعمل میں جہادا پنے جان ومال کے ساتھ ۔اس یقین کے بارے میں علامہ اقبال نے کیا خوب کہا ہے۔

یقیں پیدا کر اے نادال' یقیں سے ہاتھ آتی ہے وہ درویش کہ جس کے سامنے جھکتی ہے فغفوری!

تو یہاں (سورۃ الحدید میں) در حقیقت اسی ایمانِ حقیقی کا ذکر ہے: ﴿الْمِنُو ُ الْمِاللّٰهِ وَرَسُورُلِهِ ﴾ یعنی ایمان لا وَ اللّٰداوراس کے رسول پر جیسا کہ ایمان کا حق ہے۔

## ''إنفاق'' كاجامع مفهوم

اس کے بعد دین کا دوسرا تقاضا ان الفاظ میں بیان کر دیا گیا: ﴿ وَ ٱنْفِقُو ا مِمّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخْلَفِیْنَ فِیْهِ ﴾ ''اورخرچ کرواُن چیزوں میں ہے جن پراُس نے تم کوخلیفہ بنایا ہے''۔اس آیت میں چونکہ بہت مخضرالفاظ میں بات آ رہی ہے البداانفاق کے ساتھ''فی سبیل اللہ'' فہ کورنہیں' بلکہ مقدر (understood) ہے۔ اصل انفاق جومقصود ہے وہ فی سبیل اللہ ہی ہے۔اس آگی آیت میں کھول دیا گیا: ﴿ وَ مَالَكُمْ اللّا تَنْفِقُو ا فِی سَبِیلِ اللّٰهِ ﴾ ''تمہیں کیا ہوگیا ہے کہ اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے؟''انفاق سے عام طور پر مال کا خرچ کرنا مرادلیا جاتا ہے کہ اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے؟''انفاق سے عام طور پر مال کا خرچ کرنا مرادلیا جاتا ہے' حالانکہ بیلفظ وسیع المفہوم ہے۔اس کی بحث سورۃ المنافقون میں ہوچکی ہے کہ نفق ۔ یَنْفُقُ جب ثلاثی مجرد ہے آتا ہے تواس کے معانی کسی چیز کے خم

ہوجانے کھی جانے اور صرف ہوجانے کے ہوتے ہیں۔اور بیجانداراور بے جان سب ك ليآتا ہے۔ چنانچر عرب كت بين كه نفقت الدَّرَاهِمُ (درہم خم موكئ) اور نفق الْفُرَسُ ( گھوڑا مر گیا)۔حضرت معاذین جبل رضی اللّه عنہ سے مروی جس حدیث میں ا آ تحضور مَا لَيْنَا إِنْ جَهاد كِي فضيلت بيان كرت ہوئے فرمایا كەكسى شخص كے اعمال صالحہ كے پلڑے میں کسی شے کاوزن اس گھوڑے یا سواری سے بڑھ کرنہیں ہوگا جواللہ کی راہ میں جہاد كرتے ہوئے كام آ گئ وہاں بھى لفظ '' فيفق '' آيا ہے۔ گويا پيلفظ بے جان اور جاندار دونوں کے لیے آتا ہے۔ چنانچہ یہاں انفاقِ مال اور انفاقِ نفس دونوں مرادیں۔ انفاقِ نفس پیہے کہ آیا بنی صلاحیت وقوت محت اور وقت صرف کررہے ہیں۔ایک انفاقِ مال ہے' کہ اللہ کے دیئے ہوئے وسائل آ پ اس کی راہ میں خرج کررہے ہیں ۔لیکن دونوں پر اس لفظ'' انفاق'' کا اطلاق ہوگا۔ انفاقِ جان کی بلندترین منزل قبال ہے جب انسان اپنی جان متھیلی پررکھ کرمیدانِ جنگ میں حاضر ہوجائے۔جو جنگ میں جاتا ہے موت کا خطرہ مول لے کر جاتا ہے۔اگرلوٹ آئے تو گویا سے ایک نئی زندگی ملی ہے ورنہ جنگ میں جانے والا تو دراصل اپنی جان کی بازی لگانے کا فیصلہ کر کے گیا ہے۔ چنانچہ آگلی آیت میں انفاق اور قبال دونول لفظ آ كَ : ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنْكُمْ مَّنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقُعَلَ اللهِ "برابرنہیں ہیںتم میں سے وہ لوگ جُنہوں نے فتح سے قبل انفاق کیا اور قبال كيا" ـ يهان 'انفاق' مال خرج كرنے كے ليے اور ' قال' بذل نفس كے ليے آيا ہے۔ یمی وجہ ہے کہ ہم نے تنظیم اسلامی میں شمولیت کے لیے جوعبد ناممعین کیا ہےاس میں 'وَانْفِقَ مَالِیْ وَآبْذُلَ نَفْسِیْ' کالفاظشامل کیے ہیں۔اسعہدنامہ کے پہلے ھے میں تو کلمہ شہادت اوراستغفار ہے۔ دوسرے حصے میں جوعہد ہے وہ بھی تنظیم سے نہیں ہے، نه مجھ سے کوئی معاہدہ ہے بلکہ اللہ سے ایک عہد ہے اس لیے کہ بیزیج وشراء تو اللہ اور بندے ك درميان ب ازروك الفاظِ قرآني : ﴿إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ

وَامْوَ اللَّهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴾ "الله نخريد ليه بين ابل ايمان سے أن كه مال بهي اور

اُن کی جانیں بھی جنت کے عوض '' چنانچینظیم کے''عہد نامهُ رفاقت'' کا دوسرا حصہ پیہے:

إِنِّى اُعَاهِدُ اللَّهَ عَلَى اَنْ اَهْجُرَ كُلَّ مَا يَكْرَهُهُ وَاُجَاهِدَ فِي اللَّهِ مُهِدًا اللَّهَ عَلَى اَنْ اَهْجُرَ كُلَّ مَا يَكُرَهُهُ وَالْجَاهِدَ فِي السِيلِهِ جُهْدَ اسْتِطَاعَتِيْ وَالْفَقَ مَالِيْ وَالْبَذُلَ نَفْسِيْ لِإِقَامَةِ دِيْنِهِ وَإِعْلَاهِ كَلِمَتِه

''میں اللہ سے عہد کرتا ہوں کہ ہراُس چیز کوچھوڑ دوں گا جواسے ناپسند ہے' اورا پنی استطاعت کی حد تک اس کی راہ میں جہاد کروں گا'اورا پنامال بھی خرچ کروں گا اورا پنی جان بھی کھپاؤں گا اس کے دین کو قائم کرنے کے لیے اوراس کے کلمہ کی سربلندی کے لیے''۔

اس کے بعد بیالفاظ آتے ہیں:

وَ لاَ جُلِ ذُلِكَ أَبَايِعُ .....

''اس مقصد کی خاطر میں بیعت کرر ماہوں .....''

اس مقصد کے لیے نظیم میں شمولیت ہورہی ہے ورنہ بیعہد معاہدہ میقول وقرار کیے میثاق اور بید سے وشراءتو ہر بندہ مؤمن کا اگروہ حقیقتاً مؤمن ہے اللہ کے ساتھ ہونا چا ہیں۔ اگر نہیں ہے تو بیہاری محرومی ہے۔

#### انفاق كتنا كياجائے؟

اباس آیت میں تیسری بات نوٹ یجے کہ ﴿ وَٱنْفِقُوْا مِمّا جَعَلَکُمْ ﴾ میں لفظ ''مِمّا' مِنْ اور مَاسے بنا ہے اور مِنْ یہاں جعضیہ ہے۔ اللہ کا یہ مطالبہ نہیں ہے کہ اپنا سارا مال لگا دو۔ اللہ یہ بھی نہیں چاہتا کہ اپنے جسم اور جان کی ساری قو تیں اور صلاحیتیں ہماری راہ میں لگا دو بلکہ اس کا مطالبہ یہ ہے کہ جن جن چن چیزوں میں ہم نے ہم ہیں استخلاف عطا کیا ہے اس میں سے ہماری راہ میں لگاؤ۔ یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ ''کتنا؟''اس کا جواب سورة البقرة میں بایں الفاظ آیا ہے :﴿ وَیَسْئَلُونَکُ مَا ذَا یُنْفِقُونَ ﴿ قُلِ الْعَفُو ﴾ ''(اے نبی ایفاظ آیا ہے نوچھتے ہیں کہ کتنا خرج کریں؟ کہدد یجیے جو بھی تمہاری ضرورت سے زائد ہو'۔ میں چاہتا ہوں کہ یہ بات اچھی طرح ہم ہے لیجے کہ بندہ مؤمن اگر اس تقاضے کو واقعتاً کما حقہ' اداکرنا چاہتا ہوں کہ یہ بات اچھی طرح ہم ہے کہ بندہ مؤمن اگر اس تقاضے کو واقعتاً کما حقہ' اداکرنا چاہتا ہوں کہ یہ بات اچھی طرح ہم ہم لیظر فیل اختیار کرے! پہلے اس تقاضے کو واقعتاً کما حقہ' اداکرنا چاہتا ہے تو اس ضمن میں وہ کیا طرز عمل اختیار کرے! پہلے

اینی نیتوں کوصاف کیجیئے خالص کیجیے کہ جو بات سامنے آئے گی اس پراگر دل گواہی دے گا كەدا قعتاً صحح ہے تو قبول كريں گے۔مير ئزدىك يہاں مِنْ تبعيضيه اس بات كوداضح كر ر ہاہے کہ بندهٔ مؤمن اپنے جان اور مال' اپنی صلاحیت' قوت' اوقات اور اپنی ذہانت و فطانت میں سے صرف اتنا حصہ اپنے اور اپنے اہل وعیال کے لیے وقف کرے جو اُن کی بنیادی ضروریات بوری کرنے کے لیے لازم ہے جسے آ پ subsistence level کہتے ہیں'اوروہ بھی اس لیے کہ زندہ رہنا ہے تا کہ ہم کام جاری رکھ سکیں۔زندگی برائے زندگی نہیں' زندگی بجائے خودمطلوب ومقصود نہیں ہے مطلوب ومقصودتو اللہ ہے۔ لا مقصو کہ الا الله اور لا مطلوب الا الله ليكن زندگى كوبر قرار ركھنا ہے كه بدالله كى عطا كردہ ايك نعمت ہے ، اوراس لیے برقر اررکھنا ہے تا کہ اللہ کی راہ میں اس کے دین کی اقامت اور سربلندی کے ليئ زمين يرالله تعالى كى بادشابت كوبالفعل قائم كرنے كے ليمسلسل محنت اور جدوجهدكى جا سكے۔سائيں عبدالرزاق صاحب كايةول ميں متعدد باربيان كر چكاموں كه 'جودم غافل سودم کافز'' لیعنی جووفت الله کی یاد سے غفلت میں بیت گیاوہ گویا حالتِ کفر میں گزر گیا۔ اسی طرح جو پچھ بھی ضرورت سے زائد ہے اسے جمع کرنا حقیقت کے اعتبار سے کفراور ضلالت ہے۔سورۃ الہزۃ ابتدائی ملی دَورکی سورت ہے۔اس میں فرمایا گیا: ﴿ وَيُلَّ لِبِّكُلَّ هُمَزَةٍ لُّمَزَةٍ إِنَّ الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَّعَدَّدَهُ إِن يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ ١ ہے ہلاکت ہے بربادی ہے ویل ہےان لوگوں کے لیے جوایک طرف اس اخلاقی پستی میں مبتلا ہیں کہ لوگوں کی عیب چینی اور عیب جوئی کرتے ہیں طنز وطعن کا کام کرتے ہیں اور دوسری طرف مال جمع کرتے ہیں اور اسے گنتے رہتے ہیں' اپنی مالی حیثیت کا جائزہ لیتے رہتے ہیں کہ آج کی بیلنس شیٹ کیا ہے اور اس سال ہمارے اٹا تُوں (assets) میں کتنا اضافہ ہوا۔ان کے دل کی کلی اسی سے تھلتی ہے۔ وہ یوں محسوس کرتے ہیں شایداسی مال کی بدولت انہیں خلداور دوام حاصل ہوجائے گا۔ان تین آیات میں ایک پوری انسانی شخصیت کا ہیولی اور ایک بوری ذہنیت کا نقشہ پیش کر دیا گیا ہے۔

مدنی قرآن میں انتہائی زمانے کی سورۃ التوبہ کی آیات ۳۵٬۳۴ ملاحظہ کیجیے:

﴿ وَالَّذِيْنَ يَكُنِزُوْنَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُوْنَهَا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ لَا يُنْفِقُوْنَهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ اللَّهِ فَبَشِرْهُمْ بِعَذَابِ اللَّهِ فَيُوْمَ يُوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُولِي بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ لَا هَذَا مَا كَنَزْتُمْ لِلْنُفُسِكُمْ فَذُوقُوْا مَا كُنْتُمْ تَكُنِزُونَ فَيَ

یعنی جولوگ سونا اور چاندی جمع کرتے ہیں اور اس مال کو اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کررہے ' اے نبی انہیں بشارت دے دیجے در دناک عذاب کی۔ (طنز کیا گیا ہے کہ انہیں بشارت دے دیجیے)۔ایک دن آئے گا کہ یہی سونا چاندی جہنم کی دہمتی آگ میں تیا تیا کراس سے ان لوگوں کی پیشانیوں اور پہلوؤں اور پیٹھوں کو داغا جائے گا۔اوران سے کہا جائے گا کہ یہ ہے وہ خزانہ جوتم نے اپنے لیے جمع کیا تھا'لوا باپنی سمیٹی ہوئی دولت کا مزہ چکھو!

تومِمًّا میں مِنْ تبعیضیہ بھر آسانی سے نہیں گزرجانا چاہیے بلکہ یہ بڑافکرانگیز مقام ہے۔ ہاں آدی کی ضرور بات کتنی ہیں 'یہ معاملہ ہر شخص پر جھوڑ دیا گیا ہے کہ وہ اپنے لیے اس کا تعین خود کر لے۔ یہ اس کی اپنی assessment ہے۔ مختلف ذرمہ داریوں کے اداکر نے کے حوالے سے سب کی ضروریات برابر نہیں ہوتی۔ ایک چیز ایک شخص کیلئے اس معتبار سے کوئی لگا کیکن ہوسکتا ہے کہ دوسر شخص کے لیے وہی چیز ایک شخص اس اعتبار سے کوئی لگا بندھا ضابط نہیں دیا جا سکتا۔ البتہ ہر شخص اپنا جائزہ لے لے کہ در حقیقت ان تمام چیز وں میں سے جواللہ نے اسے عطاکی ہیں اس قدر جتنا زندگی کے لیے جسم اور جان کے تسلسل کو باقی رکھنے کے لیے اور اپنے اہل وعیال کے لیے ناگز بر ہے وہ تو اس کا صحیح اور جائز حق ہے اس سے زائد جو بھے ہے وہ اللہ کی راہ میں خرج کردے۔ جبیبا کہ اقبال نے کہا تھا

. جو حرف قُلِ العَفُو مين پوشيده تھی اب تک اس دَور مين شايد وه حقيقت ہو نمودار!

واقعہ یہ ہے کہ دین کی بہت ہی باتوں پر بہت گہرے اور دبیز پردے پڑگئے ہیں۔ آپ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا وہ قول سن رکھا ہوگا کہ حَفِظْتُ مِنْ رَسُوْلِ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ عَلَيْنِ ...... حضرت ابو ہریرہؓ کا انتقال سن ۵۷ یا ۵۸ 'یازیادہ سے زیادہ ۵۹ ہجری

میں حضرت امیر معاویہ طاقیہ کے دورِ حکومت میں ہو گیا تھا۔اس وقت بھی انقلابِ حال اس درجے ہوچکا تھا کہ فرماتے تھے:

> حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ وِعَانَيْنِ ، فَامَّا اَحَدُهُمَا فَبَنَّتُهُ فِيْكُمْ ، وَامَّا الآخَرُ فَلَوْ بَتَنْتَهُ قُطِعَ هٰذَا الْبُلْعُوْمُ (صحيح البخارى كتاب العلم باب حفظ العلم)

> ''میں نے اللہ کے رسول مُنگاتی آئے سے (علم کے) دو برتن حاصل کیے تھے۔ ان میں سے ایک کو تو میں نے تمہارے مابین خوب عام کیا ہے کیکن اگر دوسرے میں سے پھیلانا شروع کردوں تو میری پیگردن کاٹ دی جائے گئ'۔

اس در جانقلاباً سوفت آ چاتھااورلوگوں کی سوچ میں اس قدرتبد یلی آ چکی تھی۔
حضرت ابو ہریرہ ڈاٹئ کا ایک اور واقعہ بھی ہے کہ دِشق کی جامع مسجد سے نگے اور
ناک صاف کرنے کی ضرورت پیش آئی توروی کٹان جو بہت قیمی کیڑا ہوتا تھا'اس کا رومال
نکالا اور ناک صاف کرکے پھینک دیا اور پھرخودہی کہنے گئے: اے ابو ہریرہ! آج تمہارا حال
سیمے اور وہ دن بھی تھے جبتم پر فاقوں کی وجہ سے بہوشی طاری ہوجاتی تھی اور لوگ یہ
سیمجھتے تھے کہ شاید مرگی کا دورہ پڑا ہے' تو پاؤں رکھ کرتمہاری گردن دباتے تھے۔ اصحابِ صُفه
کا دَورعر سے اور ننگ دسی کا دَور تھا۔ بعد میں فتو حات کے نتیج میں دولت کی ریل پیل ہو
گئی۔ ظاہر بات ہے کہ جب اس طور سے دنیا عام ہوئی تو پھر لوگوں کے انداز فکر میں بھی
تبدیلی آ گئی۔ حضور مُناٹی ہو کے فرمایا تھا: ((الله الْفَقُو اَخْشٰی عَلَیْکُمْ اِسْنَ) ''اے
مسلمانو! مجھے تم پر فقر اور احتیاج کا کوئی خوف نہیں ہے (فقر اور احتیاج میں تو اللہ یاد آتا ہے'
اللہ کی طرف رجوع ہوتا ہے۔) مجھے اندیشہ ہے تو اس کا کہ دنیا کے خز انے تمہارے پاؤں
میں آئیں گے اور پھرتم اس دنیا کی وجہ سے ایک دوسرے کی گردنیں کا ٹوگئی۔

این متاعِ بنده ومِلکِ خداست

﴿ وَٱنْفِقُوْا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخْلَفِيْنَ فِيهِ ﴾ "اورانفاق كرواس ميس سےجس

یراللّٰد نے تمہیں خلیفہ بنایا ہے'' ۔ بیالفاظ اس اعتبار سے بھی فکرانگیز ہیں کہان میں ہماری حیثیت معین کی گئی ہے۔ پہلے تو فرمایا کہ تمہیں خلافت دی گئی ہے'اینے آپ کو مالک نہ تمجھ بیٹھنا۔ نہتم مَلِک ہونہ مالِک ہو مالک حقیقی بھی اللہ اور مَلکِ حقیقی بھی وہی ہے۔تمہیں تو خلافت دی گئی ہے ہم نائب ہؤتم custodian ہو تم املین ہوئتم اللہ کے حکم کی تنفیذ کرنے والے ہو۔ یہ مفہوم لفظ ''استخلاف'' میں پنہاں ہے۔ پھر یہاں اسم مفعول کا صیغہ ''مُستُخُلَف'' آیا' کہ بیخلافت بھی تم نے خود حاصل نہیں کی ہے' بلکہ اللہ نے تمہیں عطا کی ہے۔مزیدیہ کہ ﴿مِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخْلَفِيْنَ فِيه ﴿مِينَ 'مُسْتَخْلَفِيْنَ ' مفعول بر بن كرآيا ہے ' یعنی تم مجعول ہو۔ در حقیقت تمہاری تو كوئی حیثیت ہے ہی نہیں اس نے تمہیں بنایا ہے خلافت دیئے ہوئے (مُستَخْلَفِیْنَ) اُن چیزوں میں جو کہاس نے تہہیں دی ہیں۔ان میں تمہاراجسم ہے تمہاری توانائی ہے تمہاری ذبانت و فطانت ہے تمہاری دُور بینی اور وُوراندلیثی ہے تمہارا وقت ہے تمہاری صحت ہے تمہاری قوت کار ہے تمہاری عمر ہے ا خاص طور برتہاری جوانی کی عمر ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعالی کے حضورابنِ آ دم کے قدم اُس وقت تک اپنی جگہ سے النہیں سکیس گے جب تک اس سے یا پچ چیزوں کے بارے میں یو چھ کچھ نہ کر لی جائے:

عَنْ عُمْرِهِ فِيْمَا أَفْنَاهُ؟ وَعَنْ شَبَابِهِ فِيْمَا أَبْلَاهُ؟ وَعَنْ مَالِهِ مِنْ أَيْنَ الْحَسَبُةُ وَفِيْمَا أَفْنَاهُ؟ وَمَاذَا عَمِلَ فِيْمَا عَلِمَ؟ (سنن الترمذي في صفة القيامة ؛ باب ١)

"(۱)اس کی عمر کے بارے میں کہ کہاں گنوائی؟ (۲)اس کی جوانی کے بارے میں کہ کہاں کے مال کے بارے میں کہ کہاں بارے میں کہ کہاں سے کمایا؟ (۴) اور جوعلم حاصل کیااس پر کتنا کچھ عمل کیا؟ (۵) اور جوعلم حاصل کیااس پر کتنا کچھ عمل کیا؟ "

د کیھے عمر کودو حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے اور اس کے بارے میں دوسوال ہیں۔''جوعمرہم نے تمہیں دی تھی وہ کہاں گنوائی؟ اور خاص طور پر جوانی کہاں لگائی؟''معلوم ہوا کہ یہ ساری

چیزیں وہ ہیں جواللہ نے ہمیں دی ہیں اوراُس کا نقاضایہ ہے کہ ہم ان سب چیزوں میں سے اس کی راہ میں انفاق کریں۔

آگفرمایا: ﴿ فَالَّذِینَ اَمْنُواْ مِنْکُمْ وَانْفَقُواْ لَهُمْ اَجُوْ کَبِیْوْ ﴾ اب جب یہ دوتقاضی اورانفاق 'سامنے آگئے' تو جو بھی تم میں سے ان دونوں تقاضوں کو پورا کر دیں ان کیلئے بہت بڑا اجر ہے۔ نوٹ یجھے کہ یہاں اجر کے ساتھ' کبیر' کی صفت آئی ہے۔ آگے بل کر گیار ہویں آیت کے آخر میں' جس پر دوسرے جھے کی آیات ختم ہورہی ہیں' 'آجُو گو کیو نیم ' کے الفاظ آئے ہیں۔ بیا اجر کی دوصفات ہیں' دو مصلات ہیں دو مصلات ہیں۔ یہا جر دیا جو کی ایک تو مقدار کے اعتبار سے بیا جر بہت زیادہ ہوگا' دوسرے بیکہ جب بیا جردیا جائے گا تو اس میں عزت افزائی کا پہلو بھی ہوگا۔ ورنہ عام طور پر تو یہ ہوتا ہے کہ 'الْکُدُ الْعُلْیا خیو مِن الْکِدِ السَّفُلٰی' کے مصداق لینے والامحسوں کرتا ہے کہ میری حیثیت کچھ کم ہوئی ہے۔ گری ہے' کری ہے' کیکن نہیں! اللّٰد کی طرف سے جب اجر ملے گا تو اس میں اکرام اوراعز از ہوگا۔ وہ اجر ملے گا تو اس میں اکرام اوراعز از ہوگا۔ وہ اجر کیر بھی ہوگا اوراج کر کیم بھی ہوگا۔

الله تعالی نے ہمیں جن چیزوں میں مُستخلف بنایا ہے اگریہ سب پچھ بھی ہم الله کی راہ میں خرج کردیں تب بھی اس زعم میں مبتلانہیں ہونا چا ہیے کہ ہم نے کوئی بڑا تیر مارا ہے اور ہم کسی بہت بڑی بلندی تک پہنچ گئے ہیں' بلکہ اس پر بھی الله کا احسان ماننا چا ہیے کہ اس نے ہمیں اس کی توفیق دی۔ اگر اس کی راہ میں سب پچھ بھی دے دیا تو یہ تمہار ااپنا تو تھا ہی نہیں' دیا ہوائی کا تھا۔ بقول غالب ہ

ری برورس کا معادی و روگ کی گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی ختی حق ادا نه ہوا!

اگرتم نے اسی کی دی ہوئی شے اس کولوٹا دی اور اسی کا دیا ہوا مال اس کے قدموں میں ڈال دیا تو کیا کمال کیا؟ اس حوالے سے شخ سعد گئے کے دواشعار بہت ہی خوبصورت ہیں۔

مشکر خدائے کن کہ موفّق شدی بخیر فصل بداشت

یعنی اللہ کا شکرادا کرو کہ خیر کے لیے تہمیں اس کی جانب سے توفیق ملی ہے۔اللہ نے تہمیں اینے انعام اورفضل سےمحروم نہیں کیا 'معطل نہیں کیا۔ اس میں لفظ 'موفَّق' او فق سے اسم المفعول ہے ایعنی کہتم موفَّق ہو تہہیں تو فق بھی اسی کی دی ہوئی ہے۔ دوسراشعرہےنے منّت منه که خدمت سلطال تهمین کنی منّت شناس از و که بخدمت بداشتت تم بادشاه پراپنااحسان نه دهروکتم اس کی خدمت کررہے ہو بلکہ بادشاہ کا احسان مانو که اس نے تمہیں اپنی خدمت کا موقع عطا کیا۔ایسے ہی تم اللہ کے اوپر اپناا حسان نہ دھرؤ بلکہ اس کا

## ایمان کی زورداردعوت

احسان ما نو!

آ كَ فرمايا: ﴿ وَمَالَكُمُ لَا تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ وتمهين كيا موكيا بي تم ايمان پخته کیوں نہیں رکھ رہے اللہ یر؟''ابنوٹ کیجیے کہ یہاں ایمان کون سا درکارہے۔ یہ بات میں برکار کی مثال سے آپ کو سمجھا تا ہوں کہ جیسے ایک برکار کے دونوں بازو باہم جڑے ہوئے ہوتے ہیں اسی طرح آیت کے میں ایمان اور انفاق کے الفاظ جڑ کرایک جگہ آئے ہیں۔آ گے دودوآ بیوں میں انہیں کھولا گیا ہے' جیسے پر کار کے باز وکھل جاتے ہیں' چنانچہ دو آ بیتی ایمان اور دوآ بیتی انفاق پرآئی ہیں ۔ یہی پر کارسورۃ النغابن میں مزید کھلتی ہے جو سلسلة مسجات كي آخرى سورت ہے۔ وہاں يہي مضمون دس آيات ميں آيا ہے۔ آيت ٨ سے وہاں یہی دعوت ایمان شروع ہوئی ہے بایں الفاظ ﴿ فَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنَّوْرِ الَّذِي ٱنْزَلْنَا وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ يَهِال اللَّهِ آيت مِن رعوتِ ايمان ہے جبکہ وہاں سورۃ التغابن میں بیدعوت تین آیات میں ہے۔اس کے بعد بیسوال کہ کون سا ایمان درکار ہے اس کی وضاحت وہاں یا نچ آیوں میں کی گئی ہے۔ پہلی بات پیرکہ اس میں

تتليم ورضاكى كيفيت مو هما أصاب مِنْ مُصِيبَةٍ إلاَّ باِذْن اللهِ ومَنْ يُؤْمِنُ باللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ۗ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَنَّى ءٍ عَلِيْمٌ ۞ يهال ان آياتُ كاتَر جمه اوروضاحت كيُّه بغير صرف حوالے دیے جارہے ہیں اس لیے کہ ہمارے منتخب نصاب کے دروس میں سورة التغابن تقصیلی بحث ہو چکی ہے۔تو پہلی بات پیرکشلیم ورضا والا ایمان ہو۔اس ایمان کا دوسرا پہلو ہے اطاعت۔اس کے بارے میں فرمایا: ﴿ وَاَطِیْعُوا اللَّهُ وَاَطِیْعُوا اللَّهُ وَاَطِیْعُوا الرَّسُولَ ع فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْمُبِينُ ﴿ الرَّاطَاعَتَ كَامْهُ بِمِن وَايمان كهال ہے!اللّٰد کو مانتے ہواوراطاعت نہیں کرتے؟ رَسول کو مانتے ہواوراس کاحکم نہیں مانتے'اس كا اتباع نهيس كرتے؟ چەمعنى دارد؟ تيسرى بات به كه توكل صرف اسى پر مو ﴿ اَكُلُّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُو كُلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ فَي يَكُولُ بِاتِ بِهِ كَهِ دِنيا مِينَ مِن سِي بَعِي فطري طبعی اور جبلی محبتیں ہیں' یوں محسوں کرو کہ ان محبتوں میں تمہارے لیے دشنی مضمر ہے' یہ potential enemies إِن حِنانِي فرمايا: ﴿ إِنَّا اللَّذِيْنَ امَّنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَا جِكُمْ وَاوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ عَ ﴿ آيت ١٢) يَهُ كَبين جوارُ نَالكَاتَى بين اور ان کی وجہ سے انسان اوندھے مُنہ گرتا ہے۔ یہی محبتیں ہیں جوا گر حدسے تجاوز کر جا کیں تو انسان حرام میں مُنہ مارتا ہے اللہ کے حقوق کو بھول جاتا ہے۔ساری توانا ئیاں آل اوراولا د کے لیے کھیادیتا ہے اور اللہ کے لیے تواس کے پاس باقی کچھر ہتا ہی نہیں کیا خرچ کرے گا 'کیا کھیائے گا؟ اپنے وفت' اپنی صلاحیتوں اور اپنی قوتِ کار کی ساری پونجی تو صرف دنیا بنانے کے لیے اور اپنے اہل وعیال کے لیے بہتر سے بہتر سہولتیں حاصل کرنے کے لیے صرف ہو رہی ہے۔ اگلی آیت میں دوبارہ فرمایا : ﴿إِنَّمَا آمُوالُكُمْ وَأَوْلَا دُكُمْ آ تیوں میں اس ایمان حقیقی کے ثمرات بیان کرنے کے بعد پھرایک آیت میں ان کو دوبارہ سمویا گیااوراس کے ساتھ ہی انفاق کا ذکر بھی آ گیا۔ یوں سمجھئے کہ وہ برکاراب یوری طرح کھل رہی ہے۔ چنانچہ پر کار کا دوسراسرا کیا ہے! فر مایا:

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَاطِيعُوا وَانْفِقُوا خَيْرًا

خطاب کے الفاظ پر نگاہ جمائیں گے تو اس خطاب میں مسلم وغیر مسلم دونوں شار کیے جاسکتے ہیں۔ امینو ا''ایمان لاو'' کے مخاطبین کمزوراہل ایمان بھی ہو سکتے ہیں اور کافرومشرک بھی 'جو ایمان سے بالکل محروم سے ۔لیکن سیاق وسباق معین کر رہا ہے کہ یہاں گفتگو مسلم نوں سے ہے غیر مسلموں سے نہیں ہے۔ اسی طرح اس آیت میں بھی لفظی طور پر'' میثاق' کے دو مفہوم مراد لیے جانے کا امکان موجود ہے۔ بالفرض اگر یہاں پر مخاطب کوئی غیر مسلم ہے' یا وہ خص جو ابھی اپنے ایمان کا اعلان و اعتراف نہیں کر رہا' تو یہاں ﴿وَقَلْدُ اَحَدُ مِیشَا قَکُمْ ﴾ سے ''میثاق الست' مراد ہوگا' لیمی اس دنیا میں آنے سے پہلے وہ تم سے میثاق لے چکا' بایں الفاظ: ﴿اَلَّسُتُ بِرَ بِسِکُمْ ﴿ قَالُواْ اَلَٰی اَسُلَی ﴾ (الاعراف: ۲۱) ۔ اب یہاں ﴿ اِیمان کا لفظ اپنے اصطلاحی مفہوم میں نہیں لیا جائے گا' بلکہ ایمان کا لفظ اپنے اصطلاحی مفہوم میں نہیں لیا جائے گا' بلکہ ایمان کا لفظ اپنے اصطلاحی مفہوم میں نہیں لیا جائے گا' بلکہ ایمان کا لفظ اپنے اصطلاحی مفہوم میں نہیں لیا جائے گا' بلکہ ایمان کا لفظ اپنے اصطلاحی مفہوم میں نہیں لیا جائے گا' بلکہ ایمان کا لفظ اینے اصلاحی مفہوم میں نہیں لیا جائے گا' بلکہ عیان کا لفظ کی تعنی تصدیق مراد لیا جائے گا کہ اگر می تا سامی کرو! اپنی فطرت کی گہرائیوں میں میں فائن کی طرف سے یہ بیمیر کر رہا ہے: میں فلنی کا ایک قول سنایا تھا۔ وہ فلنی گویا خالق کی طرف سے یہ تعبیر کر رہا ہے:

"You would not have searched for me unless you had possessed me in the very beginning".

لعنی اگر بالکل آغاز ہی میں تمہارا میرے ساتھ ایک تعلق قائم نہ ہوا ہوتا تو تم مجھے ہرگز تلاش نہ کرتے۔

انسان میں فطری طور پراللہ تعالی کی ایک طلب ہے اس کی تلاش ہے۔ جیسے ایک دعا

مجھ کو ہے تیری جبتی 'مجھ کو تری تلاش ہے خالق مرے کہاں ہے تو مجھ کو تری تلاش ہے! ہے

ہمارے ہائی سکول کے زمانے میں روزانہ صبح بید دعا پڑھی جاتی تھی۔ واقعہ بیہ ہے کہ تاریخ انسانی اس کا ثبوت دیتی ہے۔ کیسے کیسے لوگ جنگلوں اور صحراؤں کے اندر خاک چھانتے پھرتے رہے اور پہاڑوں میں جاکر تنہیا ئیں کرتے رہے۔ کس لیے؟ معلوم ہوا کہ فطرت لِّانَفُسِكُمْ وَمَنْ يُّوْقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ اِنْ اللَّهُ تَقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُّضْعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُلَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيْمٌ ﴿ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيْمٌ ﴿ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيْمٌ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْكُورٌ حَلِيْمٌ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ ال

اسی طرح (سورة الحدید میں)ایمان اورانفاق پرمشتل ساتویں آیت کی پرکارجو يہاں بندتھی اگلی جار آیوں میں ذرا کھل گئی ہے۔ چنانچے فرمایا: ﴿ وَمَالَكُمْ لَا تُوْمِنُونَ باللَّهِ ﴾ تمہیں کیا ہو گیا ہے'تم کیوں نہیں ایمان رکھتے اللّٰہ پر؟ وہ ایمان جو قیقی ایمان ہے' ۔ اس پرتمہارا دل کیوں نہیں ٹھکتا؟ پیز جریا ملامت کا انداز ہے۔ آپ دیکھئے تین باتیں دہرائی كَئِينِ: ﴿ وَالرَّسُولُ يَدْعُونُكُمْ لِتُومِنُوا بِرَبِّكُمْ وَقَدْ اَخَذَ مِيثَاقَكُمْ ﴾ اس سے بڑی برنصیبی کیا ہو گی کہ بنفس نفیس اللہ کے رسول مُتہمیں دعوت دے رہے ہیں اورتم اس سے اعراض کررہے ہو؟ ایک طرف تو یہی سب سے بڑی خوش نصیبی ہے کہ اللہ کے رسول بذات خورتمہیں دعوتِ ایمان دے رہے ہیں'لیکن اگراس وقت بھی کوئی محروم رہ گیا تو ہتائے کہاس سے بڑابدنصیب کون ہوگا؟ ظاہر بات ہے کہ مدینہ کے اندر منافق بھی موجود تھے جو محدرسول اللَّهُ مَا لِللَّهُ مَا وَعُوت سے بھی نہ متاثر ہوئے' نہ فیض یاب ہوئے۔ جو شے بحلی اور حرارت کے لیے غیرمُوصل (bad conductor) ہوا آ پ کتنے ہی جتن کرلیں اس میں سے نہ حرارت گزرے گی نہ برقی روگزرے گی۔تو بیہ برنصیبی کی انتہاہے۔ بیہ وہی انداز ہے جوبعض احادیث میں آتا ہے کہ حضور مَنْ النَّیْزِ نے فرمایا: ((..... وَأَنَّا بَیْنَ اَظْهُرِ مُحْمٌ)) '' درانحالیکہ ابھی میں تمہارے مابین موجود ہوں (پھر بھی تمہارا بیرحال ہے!) "دوسرے بیر که رسول مَثَالِيَّةُ مُن بات كى دعوت دےرہے ہیں! ﴿ لِتَوْمِنُوا بِرَبِّكُمْ ﴾ تمہارےاینے ربّ پر ایمان کی دعوت دی جارہی ہے کسی غیر پر ایمان کی دعوت تو نہیں دی گئی۔تمہیں تمہارے ا پنے یالن ہار پروردگار تمہارے خالق تمہارے رازق پرایمان کی دعوت دی جارہی ہے۔ تيسرى بات يەفرمانى كە ﴿ وَقَدُ أَخَذَ مِيْثَاقِكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُتَّومِنِيْنَ ﴿ ﴾ ' اوروهتم سے قول وقر ارلے چکاہۓا گرتم وا قعتاً مؤمن ہو''۔

ان دونوں آیوں کے بارے میں جیسا کہ میں اس سے بل بیان کر چکا ہوں اگر ہم

انسانی میں کوئی طلب ہے' کوئی خواہش ہے' کوئی urge ہے۔ آپ کو بھوک لگتی ہے تو آپ کھانے کی تلاش میں سرگر داں ہوتے ہیں۔ تو ظاہر ہے کہان لوگوں کوبھی کوئی طلب تھی جو انہیں کشال کشاں لیے چھرتی رہی اور پیرطلب در حقیقت اس بات کا مکمل ثبوت ہے جو متذكره بالاقول ميں بيان ہوئي ہے۔عہد اُلت كوقر آن مجيدتو ايك عظيم الثان واقعه كي حثیت سے پیش كرتا ہے: ﴿اللَّهُ ثُ بِرَبِّكُمْ قَالُوْا بَلْي ﴾ ليكن جوبھی تخص اپن فطرت كى گہرائیوں کے اندر جھانکے گا اسے اس عہد اکست کے آثار نظر آئیں گئ جا ہے وہ یادنہ آئے۔اگرچہ حضرت علی رضی الله عنہ تو یہاں تک فرماتے ہیں کہ مجھے یاد ہے کہ میں نے اسیے رب سے وہ عہد کیا تھا۔ اب ظاہر بات ہے کہ ارواح میں فرق وتقاوت تو ہے۔ وہ روح جواللہ نے انہیں عطا کی تھی اس کے اندروہ یا دداشت برقر اررہی ہوگی لیکن بہر حال اس وعدے کی باداگر چہ برقرار نہ رہی ہؤلیکن اس کے آثار اور اس کے اثرات فطرت انسانی میں موجود ہیں۔ ﴿وَقَدْ أَخَذَ مِیْثَاقَاتُمْ ﴾ کے الفاظ میں اگر لفظی طور پر بیامکان ہے تواس کی وضاحت بھی میں نے کر دی کیکن یہاں حقیقتاً وہ مرازنہیں ہے۔ یہاں اصل میں خطاب ان مسلمانوں سے ہے جوضعیف الایمان ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے عرض کیا تھا کہآج کےمسلمانوں کے لیے بیسورتیں قرآن مجید کاسب سے زیادہ قیمتی حصہ ہیں۔اس لیے کہزول قرآن کے وقت کا توضعیف ایمان بھی ہمارے آج کے ایمان کے مقابلے میں بہت بلندو بالا 'بہت پختہ اور مشحکم تھا۔ آج ہمارا جو حال ہے اس کے پیش نظر ہمیں تو بہت زیادہ ضرورت ہے کہان آیات کو حرنے جان بنالیں۔

﴿ وَقَدُ اَخَذَ مِيثَا فَكُمْ إِنْ كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴿ وَهُمْ سِتُول وَقُرار لَے چَااگرُمُ مُومَن ہُوا '' يہاں پراصطلاحی ترجمہ سَجِي کہ اگرتم مؤمن ہوئتم ايمان کے دعويدار ہو پھر تو تمہاراعہد و ميثاق اور قول و قرار ہو چکا۔ يہاں سورة التوبة کی آیت ااا ذہن ميں لائے: ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

ہی مطالبہ ہوصاضر کر دیئے جائیں۔ یہ ہے در حقیقت وہ قول وقر از کہ اگرتم مؤمن ہو پھر تو تم اپنی جان اور مال فروخت کر چکئاب وہ تمہاری ملکیت ہے ہی نہیں۔اوّلاً تواصولی طور پرتم اس کے مالک نہیں 'پھریہ کہ اس قول وقر ارسے اس کی مزید توثیق ہوگئی۔اب بہتمہارے پاس امانت ہے۔ بڑا پیاراشعر ہے:

#### وبالِ دوش ہے سر جسمِ ناتواں پہ مگر لگا رکھا ہے ترے خنجر و سناں کے لیے

گویا Life is a liability واقعہ یہ ہے کہ بسااوقات انسان محسوں کرتا ہے کہ بیدندگی ایک بوجھ ہے کین بندہ مؤمن یہ بھھتا ہے کہ مجھے صرف اللہ اوراس کے دین کے لیے یہ بوجھ اٹھائے رکھنا ہے۔ اس زندگی کو برقر ارر کھنے کے لیے بھی جوتن اسے میں دے رہا ہوں وہ صرف حضور مُن اللہ اور اس بدایت کی بنا پر ہے کہ: ((وَإِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا) '' یقیناً تمہار نے شس کا بھی تم پرتن ہے اور تمہاری ہوی کا بھی تم پر تن ہے اور تمہاری ہوی کا بھی تم پرتن ہے اور تمہاری ہوی کا بھی تم پر تن ہے اور تمہاری ہوی کا بھی تم پر تن ہے اور تمہاری ہوی کا بھی تم پر تن ہے اور جواس کی فرندگی کا جواصل مقصد ہے اور جواس کی فرندگی کا جواصل مقصد ہے اور جواس کی فارغ ہو جوائی کہ وہ میں ہوتی ہے کہ اس فارغ ہوجائے' جیسا کہ سورۃ الاحزاب میں ارشاد ہوا: ﴿فَومِنْهُمْ مُنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مُنْ فَصَلَی نَدر پیش کر چکے (شہید ہو چکے) اور فارغ جو بیں وہ منتظر ہیں (کہ کب موقع آئے اور ہم اپنا سب کچھاللہ کی راہ میں دے کر سبکدوش ہوجا میں )۔''

## ايمانِ حقيقي كامنبع وسرچشمه- قر آنِ حكيم

اباس کے بعد اگر دلوں کوٹٹولیں اور محسوں ہو کہ دا قعثاً وہ حقیقی ایمان تو موجود نہیں ہے تو سوال ہے کہ کہاں جائیں؟ع کس طرف جاؤں کدھر دیکھوں کسے آواز دوں؟ وہ کون ساباز ارہے جہاں سے ایمان کی جنس گراں مایہ لتی ہے؟اس کی طرف بھی اشارہ کر دیا:
﴿ هُوَ الَّذِی یُنَزِّلُ عَلٰی عَبْدِم الْیَتِ بَیّنَتٍ لِیّکُورِ جَکُمْ مِّنَ الظَّلُمُتِ اِلَی النَّوْرِ ﴿ ﴾

عبد دیگر عبدۂ چیزے دگر ما سرایا انتظار او منتظر!

کہنے کوتو ہم بھی کہتے ہیں کہ ہم اس کے بندے ہیں نام بھی عبداللہ رکھ لیتے ہیں کین عبدیت کاحق اداکرنا آسان کام ہیں ہے۔ تو فر مایا: ﴿ هُو اللّذِی یُنزّ لُ عَلَی عَبْدِهِ ایْتِ بِینَ روش عبدیت کاحق اداکرفا آسان کام ہیں ہے۔ تو فر مایا: ﴿ هُو اللّذِی یُنزّ لُ عَلَی عَبْدِهِ ایْتِ بِینَ روش بِینَ اس ہے کو کہتے ہیں جواز خود داختی ادراز خود روش ہواسے کسی اور وضاحت کی ضرورت نہواسے کسی دلیل خارجی کی حاجت نہ ہو۔ جیسے ہم کہتے ہیں جو 'آفاب آمد دلیل خرورت نہواسے کسی دلیل خارجی کی حاجت نہ ہو۔ جیسے ہم کہتے ہیں جو 'آفاب آمد دلیل خرورت نہیں ہے۔ وہ تو خود اپنے وجود پر سب سے بڑی بر ہان اور دلیل قاطع ہے۔ قرآن خرورت نہیں ہے۔ وہ تو خود اپنے وجود پر سب سے بڑی بر ہان اور دلیل قاطع ہے۔ قرآن میدا پی آیات کے لیے ایات ہیں تین آیات کی لیے ایستان اور مین آیات کی اور کیب استعال کرتا ہے۔ سورۃ التخابن میں تو قرآن کیم کے لیے لفظ ہی ''نور'' آیا ہے: ﴿ فَالْمِنُوا بِاللّٰهِ وَرَدُورُ لِلّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَالنّٰورِ الّٰذِی اُنْزَلْنَا ﴾ ''پس ایمان لا وَاللّٰہ پراوراس کے رسول پراوراس نور پر جوہم نے نازل فر مایا''۔ یازخود نور ہے اور در حقیقت آسی سے نورا یمان بیدا ہوتا ہے۔ یہ وی نور فطرت کے ساتھ مل کرنور ایمان بیدا کرتا ہے۔ ہمارے اس منتخب نصاب کے حصہ وی نور فطرت کے ساتھ مل کرنور ایمان بیدا کرتا ہے۔ ہمارے اس منتخب نصاب کے حصہ وی نور فطرت کے ساتھ مل کرنور ایمان بیدا کرتا ہے۔ ہمارے اس منتخب نصاب کے حصہ

دوم میں سورۃ النور کی آیات کے شمن میں یہ بحث تفصیل سے آئی ہے کہ ﴿ نُورٌ عَلٰی اُورٌ ﴾ میں ایک نورِ فطرت ہے اور ایک نورِ وحی ان دونوں کے امتزاج سے نورِ ایمان وجود میں آتا ہے۔

یہ بات پہلے بیان ہو چکی ہے کہ قرآن مجید میں نور کا لفظ ہمیشہ واحد آتا ہے جبکہ 
''ظلمات' ہمیشہ جمع کی صورت میں آتا ہے۔ چنانچہ سورۃ النور میں بھی الفاظ آئے ہیں:
﴿ ظُلُمْتُ بَعْضُها فَوْقَ بَعْضِ ﴾ ''اندھیرے ہیں تہہ برتہہ' ۔اس لیے کہ نورایک بسیط حقیقت ہے اور تاریکی (darkness) کے بے شار shades ہیں' مثلاً کفر' شرک الحاو' انسانی حاکمیت کا تصور' مادہ پرسی' شہوت پرسی' دولت پرسی' شہرت پرسی' قوم پرسی' خود پرسی' نفس پرسی اوراس طرح کی بے شار پرستشیں ۔ بیسب ظلمات ہی کے مختلف سائے ہیں' یہ تمام اندھیرے ہیں اوران تمام اندھیروں سے زکال کرنورائیان میں لانے والی شے قرآن کی مکیم کی آیات بین۔

یہاں آیات کے باہمی ربط ان کی ترتیب اور سیاق وسباق کے حوالے سے یہ بات 
ثابت ہور ہی ہے کہ جوا یمان حقیقی مطلوب ہے اس کا واحد منبع اور سرچشمہ قرآن کیم ہے۔
ایمان کے دعوے داروں سے کہا جارہا ہے کہ تہہارے دلوں میں حقیقی ایمان کیوں موجود نہیں 
ہے جب کہ بیا یمان کا منبع وسرچشمہ موجود ہے؟ عین کنویں کے کنارے پر کھڑے ہوئے 
پیاسے کیوں ہو؟ اور اس کنویں کی نشان دہی ان الفاظ میں کر دی گئ: ﴿هُوَ الَّذِی یُنزِّ لُ علی عَدیدِه ایْتِ بَیِّنْتِ لِیْدِی جَکُمْ مِیں الشَّلُمٰتِ اِلَی النَّوْرِ ﴾ اس سے واضح ہور ہا 
ہے کہا یمان حقیقی کا منبع اور سرچشمہ قرآن مجید ہے۔

ا ۱۹۹۱ء میں '' حقیقت ایمان' کے موضوع پر محاضرات میں مئیں نے نظری اعتبار سے بیہ بات مانی تھی اور آج بھی مانتا ہوں کہ ایک وہ ایمان ہے جس کے لیے آج کی اصطلاح لیے بات مانی تھی اور آج بھی مانتا ہوں کہ ایک ورجے کو پہنچ جائے گا تو اس تھی متعلق کے لیے مفید ہوگا' مو ثر ہوگا۔ یہ المان المان کو تھی صحبت صالحہ سے بھی حاصل ہوجا تا لیے مفید ہوگا' مو ثر ہوگا۔ یہ المنا گرقت آپ کو حرارت مل جائے گی' صاحب یقین کی صحبت سے جیسے آگ کے سامنے بیٹھیں گے تو آپ کو حرارت مل جائے گی' صاحب یقین کی صحبت

ہوگی تو آپ کو یقین حاصل ہوجائے گا۔اس میں آپ کے نہم اور شعور کا کوئی حصہ نہیں 'یہ تو درخیقت ایک طبعی عمل (physical phenomenon) ہے۔اسی طرح ایک ایمان عمل سے بھی پیدا ہوتا ہے۔آپ دین کے جملہ احکام پر عمل شروع کر دیجیے۔فرض سجھے کہ ایک شخص نسلی مسلمان ہے ابھی ایمانِ حقیقی اسے حاصل نہیں ہے 'لیکن جو بھی فرائض دینی ہیں ان کو بحالا رہا ہے تو اس سے بھی یقیناً ایک reflection ہوگی اور قلب میں یقین کی ہی کیفیت پیدا ہوجائے گی۔ تو عمل سے اور صحبتِ صاحبِ ایمان سے بھی ایمان پیدا ہوتا ہے۔ لیکن بہاں ایمان کا ذکر جس سیاتی وسباتی میں ہور ہا ہے وہ در حقیقت حکومت الہیہ کے قیام کے لیے شرطِ اوّل ہے' یعنی انقلاب بریا کرنا اور آفر ادکونہیں بلکہ نظام کو بدنیا ہے۔

اس کے لیے ایک اصول ذہین نشین کر لیجئے کہ انسانی زندگی کے اجتماعی نظام میں معاشرہ ایک شخص واحد کی طرح behave کرتا ہے۔ ایک فرد کے اعضاء و جوارح کو کنٹرول کرنے والی شےاس کا د ماغ ہے۔ ہاتھ کسی شے کو پکڑ سکتا ہے اس میں بیرطافت ہے ' لیکن کس شے کو پکڑے اور کس کو نہ پکڑے اس کا فیصلہ ہاتھ خود نہیں کرسکتا' بلکہ ذہن کرتا ہے۔اس طرح یاؤں میں آپ کولے کرچلنے کی صلاحیت ہے مگروہ کدھرکو جائے 'کدھرکونہ جائے'اس کا فیصلہ یاؤں خوذہیں کرسکتا' بلکہ ذہن کرتا ہے۔اسی طرح ہرانسانی معاشرے میں ایک brain trust ہوتا ہے ۔ یہ وہاں کی زمین اقلیت (intelligentsia یا intellectual elite) ہے جو brain trust کی حیثیت رکھتی ہے اور اس معاشرے کا رُخ معين كرتى ہے۔اگرين و بين اقليت ' دولت ايمان سے محروم رہتی ہے اور آب نے کچھافراد کو إدهراُ دهرایمان کی دولت دے بھی دی کچھاصلاح ہو بھی گئی تو بھی معاشرہ بحثیت مجموی اس رُخ پرتبدیلی اختیار نہیں کرے گاجوآ پ چاہتے ہیں۔ چنانچے معاشرے کی بحثیت مجموعی اصلاح کے لیے وہ ایمان درکار ہے جوعلی وجدالبصیرت ہو۔ جیسے کہ سورہ يوسف مين حضور مَلَ اللَّهِ عَلَى بَصِيْرَةٍ أَنَّا لِي اللَّهِ عَلَى بَصِيْرَةٍ أَنَّا وَمَنِ اتَّبَعَنِيْ ﴾ '' كهه دو (اپ نيئاً تُنْبَأً!) بيه بيه ميرا راسته ميں الله كي طرف بلا رہا ہوں' میں خود بھی پوری روشنی میں اپناراستہ دیکھ رہا ہوں اور میرے ساتھی بھی''۔ میں اپنے راستے

کی طرف علی وجہ البصیرت بلار ہاہوں۔ میں اندھیرے میں ٹا کھ ٹوئیاں نہیں مارر ہاہوں اور نہصر نے میں بلکہ وہ بھی جومیری پیروی کررہے ہیں علی وجہ البصیرت میرا ساتھ دے رہے ہیں۔ نو دراصل ایسے لوگ ہوتے ہیں کہ جو انقلاب برپا کر سکتے ہیں۔ ایسے ہی لوگ معاشرے کے transform کو کیں گئا اور جب اس کی قلب ماہیت ہوگی تو معاشرہ مجموعی طور پر تبدیلی قبول کرے گا ور نہیں کرے گا۔ اور اس شعوری ایمان کا منبع اور سرچشمہ صرف قرآن ہے۔ اس لیے کہ قرآن مجیدا یک انسان کو ایک کی حیثیت سے مجموعی حیثیت سے اپیل کرتا ہے۔ یہ انسان کے احساسات و جذبات کو بھی اپیل کرتا ہے۔ یہ انسان کے احساسات و جذبات کو بھی اپیل کرتا ہے اور اس کے تعقل و تفکر کو بھی۔ قرآن مجید بار بار تعقل و تفکر کی دعوت دیتا ہے: ﴿افکلا تَعْفِلُونَ ﴾ '' کیا تم غور نہیں کرتے؟ (تمہیں کیا ہو گیا ہے؟)' ﴿افکلا کے لیے بھی ہدایت موجود ہے اور ایک عام انسان کے لیے بھی اس میں ہدایت ہے۔ اس حوالے سے در حقیقت انقلاب کے لیے عومتِ الہیے کے قیام کے لیے معاشر کو بد لئے کے لیے جوایمان درکار ہے اُس کا واحد معنع اور سرچشمہ قرآن کیم ہے۔

اسسلسله کلام میں بھی اسی کی طرف اشارہ کیا گیا ہے بایں الفاظ: ﴿ هُوَ الَّذِی يُنَوِّ مُنَ الظَّالُمٰتِ اِلَی النَّوْرِ وَ وَاِنَّ اللَّهُ بِکُمْ لَوْ وُقْ رَحِیْمُ ایْنَ وَ وَقَی رَحِیْمُ مِنَ الظَّالُمٰتِ اِلَی النَّوْرِ وَ وَانَّ اللَّهُ بِکُمْ لَوْ وَقْ رَحِیْمُ اللَّهِ بِکُمْ مِنَ الطَّلَمٰتِ اِلَی النَّوْرِ وَ وَانَّ اللَّهُ بِکُمْ لَوْ وَقْ رَحِیْمُ اللَّهِ بِکُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللللَّا اللَّهُ الللللَّالِمُ الللللَّالِمُ اللللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

و ف ) کی combination نہیں ہے البتہ بعض مقامات پر تنہا آیا ہے جیسے ﴿ رَ ءُ وُ فُ بِالْعِبَادِ ﴾ ۔ یہ بھی نوٹ کر لیجئے کہ یہ دس مرتبہ تواللہ تعالیٰ کے لیے آیا ہے اور ایک مرتبہ سورة التوبۃ کی آیت ۱۲۸ میں محمدٌ رسول اللہ مَا اللہ عَلَیْ اللہ اللہ مَا اللہ مَ

''راُفت''اور''رحمت'' میں جوایک نسبت اور رشتہ ہے اس کو بیجھنے کی ضرورت ہے۔ اگرچہ ہم اللہ تعالیٰ کے لیے پیلفظ استعال کرتے ہوئے جھبک محسوں کریں گے کہ اللہ تمہارا ہمدرد ہے' پیلفظ اللہ کے شایانِ شان نہیں ہے' لیکن راُفت کی اصل حقیقت ہمدر دی ہی ہے۔ مشہور شعر ہے ،

> خخر چلے کسی پہ تڑیتے ہیں ہم امیر سارے جہاں کا درد ہمارے جگر میں ہے!

ایک سلیم الفطرت انسان کے دل میں کسی کو تکلیف اور مصیبت میں دکھ کر جواحساس ہوتا ہے اور وہ اس کے در دکوا ہے اندر محسوس کرتا ہے 'اسی کوہم رافت یا ہمدر دی کہتے ہیں۔ درخقیقت جس شخص کے اندر رافت کا وصف ہوگا وہی اس مصیبت زدہ شخص کے لیے بھلائی کی کوشش کر ہے گا 'اس کے لیے کوئی relief فراہم کرنے اور اسے کسی طریقے سے مصیبت سے نجات دلانے کی کوشش کر ہے گا۔ پہلے ایک احساس ہوگا تب اس کا نتیجہ برآ مد ہوگا۔ تو ''رافت' اصل میں وہ عکس ہے کہ جو کسی کے دکھا ور در دکو دکھے کر باطن میں پڑتا ہے اور اس کا نتیجہ ''رمت' ہے۔ اس احساس کے نتیج میں اب اس کے در دکور فع کرنے کے لیے 'اس نتیجہ''رحت' ہے۔ اس احساس کے نتیج میں اب اس کے در دکور فع کرنے کے لیے 'اس 'نتیجہ''رمت' کا مظہر ہے۔ گویا کے مسئلہ اور مشکل کو صل کرنے کے لیے جو کوشش ہوگی وہ در حقیقت رحمت کا مظہر ہے۔ گویا ''رافت' اور ''رحمت' کا تعلق باہم sensation کا سا ہے' جو کہ فزیالو جی کی اصطلاح ہے۔ اسی بھی معا ملے میں پہلے sensation کو اس کی اطلاع ملی اور وہاں سے اصطلاح ہے تو پہلے میں اب نے فوراً ہاتھ تھی خی لیا کہ یہاں تو کوئی چیز ہے جو تجھے تو کیلیف پہنچار ہی ہے۔ یہی معا ملہ رافت اور رحمت یاروف اور رحیم کے مابین ہے۔ چنا نچے تو کیلیف پہنچار ہی ہے۔ یہی معا ملہ رافت اور رحمت یاروف اور رحیم کے مابین ہے۔ چنا نچے تو کیلی کے بہن ہے۔ کا بین ہے۔ چنا نچے تو کیلی کہ بہن ہے۔ پی معا ملہ رافت اور رحمت یاروف اور رحیم کے مابین ہے۔ چنا نچے تو کیلی کے بین ہے۔ چنا نے بی معاملہ رافت اور رحمت یاروف اور ورحیم کے مابین ہے۔ چنا خیا

قرآن کیم میں ہمیشہ لفظ رء و ف لفظ رحیم سے پہلے آیا ہے۔ جیسے ہم نے ''العزیز' اور ''نکیم' کی نسبت کو سمجھا تھا کہ ایک طرف اس کے پاس اختیار مطلق (authority) ہے ' 'اکلیم' کی نسبت کو سمجھا تھا کہ ایک طرف اس کی حکمت کامل ہے ' دوسری طرف اس کی حکمت کامل ہے ' اور اس کا اختیارِ مطلق اس کی حکمتِ کاملہ کے ساتھ استعال ہوتا ہے' اسی طرح اللہ تعالی روئ بھی ہے اور رحیم بھی ہے۔ اپنی زبان میں ہم الفاظ استعال کر سکتے ہیں کہ نہایت شفیق اور مہربان ہے۔

اب یہاں جوبات قابل غور ہے وہ یہ کہ اللہ کی رحمت کا مظہراعظم اور مظہراتم یہ آن ہے۔
ہے۔ سورۃ الرحمٰن کی پہلی چار آیات میں دراصل اسی حقیقت کو بیان کیا گیا ہے۔
فرمایا: ﴿الرَّحْمٰنُ عَلَّمُ الْقُرْانَ ﴿ نَهَایت رحم والا ہے جس نے قرآن سکھایا' ۔
اب دیکھے ان میں کیا نسبت ہے! یہ درحقیقت اللہ تعالیٰ کی شانِ رحمانیت کا مظہر ہے کہ اس نے قرآن سکھایا۔ ' دُخُمُن '' ' فَعُلان ' کے وزن پر اسم مبالغہ ہے کہ جس میں کوئی بھی کیفیت پورے جوش وخروش کے ساتھ ہوتی ہے ایک طوفانی کیفیت ہوتی ہے۔ تو درحقیقت اللہ تعالیٰ کی رحمت کی طوفانی اور بیجانی کیفیت کا مظہراتم یہ قرآن ہے۔ اس لیے کہ یہ بدایت ہے اور رحمت ہے۔ اس سے تہاری عاقبت یعنی آخرت کی زندگی سنورے گی جو کہ اصل اور ابدی زندگی ہے۔ اس سے تہاری عاقبت یعنی آخرت کی زندگی سنورے گی جو کہ اصل اور ابدی زندگی ہے۔ یہی نور ہے بہی راستہ دکھانے والا ہے۔ جیسے کہ حضور کر یم شائیل اُنا اِماماً وَوُورًا وَ ہُدًا ہی وَرَحْمَةً کہ اے ہمارے پروردگار! اس قرآن مجید کو ہماراامام بنادے اسے ہمارے لینور ہمارے بیاور حت بنادے۔

## انفاق فی سبیل الله کی زور دار دعوت

آ گے فرمایا: ﴿ وَمَالَكُمْ اللَّا تُنْفِقُوا فِنَى سَبِيْلِ اللّٰهِ ﴾ ' تتمہیں کیا ہو گیا ہے کہ خرچ نہیں کرتے اللہ کی راہ میں' ﴿ وَلِللّٰهِ مِیْرَاثُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ ﴾ ' والانکہ (تم خوب جانتے ہوکہ ) آسانوں اور زمین کی گل میراث بالآخر اللہ کے لیے رہ جائے گی'۔اگر چہ

اس آیت براصل گفتگوتو اگلی نشست میں ہوگی کیکن نوٹ کر لیجئے کہ ایک تو ہم پہلے سمجھ کیے ہیں کہ سورۃ الحدید کی آیت کے میں جوانفاق کالفظ آیا ہے اس سے مراد''انفاق فی سبیل اللہٰ'' ہے۔اور دوسرے بیکهاس سے مراد''انفاقِ مال'' بھی ہے اور'' بذلِ نفس'' بھی ہے۔اب يهال لفظ" قال" كحوالے سے اس كى تشريح آربى ہے۔ ايك حديث نبوي كے حوالے سے لفظ''میراث'' کو سمجھئے۔حضور مَلَا لَیْنَا فر ماتے ہیں:''ابن آ دم کہتا ہے کہ میرا مال' میرا مال!ليكن ا ابن آدم! تمهار المال مين المحتمهار السي كسوااوركيا ہے كہ جوتم في كھا لیااورختم کردیا'یا پہنااور پرانا کردیا'یا پھر جوتم نے (اپنی زندگی میں) صدقه کردیااورآ کے بھیج دیا''۔(مسلم' ترمٰدی' نسائی)مسلم کی ایک دوسری روایت میں الفاظ آئے ہیں کہاس كسواجو يجھ ہے وہ اسے لوگوں كے ليے جھوڑ كرجانے والا ہے۔ يعنى باقى جو مال ہے وہ تمہارانہیں'تمہارے وارثوں کا ہے۔اسی طرح ایک اور حدیث میں آیا ہے کہ آ ی مُناقَعْ اللہ عَلَم اللہ عَلَم الله صحابة سيسوال كيا: ((أيُّكُمْ مَالُ وَارِثْهِ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ مَالِهِ؟)) ''آپلوگول ميس سے كون مو كا جسے اسى وارث كا مال اسى مال سے زيادہ عزيز مو؟ "صحاب كرام نے بالكل سادگی کے ساتھ حقیقت کا اعتراف کرتے ہوئے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! ہم میں سے کوئی الیانہیں جےخود اپنامال (وارث کے مال سے )محبوب تر نہ ہو۔اس پر حضور مُلَاثَیْنِ اِنْ فرمایا: ((فَاِنَّ مَالَةٌ مَا قَدَّمَ وَمَالَ وَارِثِهِ مَا أَخَّرَ)) ' اس كامال توه بجوأس ني آ ك بھیج دیااوراس کے وارث کا مال وہ ہے جواُس نے پیچھے جھوڑا''۔ (صحیح بخاری)۔ یعنی تمہارا مال تو وہی ہے جوتم اللہ کی راہ میں اپنی زندگی کے اندرخرچ کرتے ہؤ باقی تمہارے وارث کا مال ہے جوتم جمع کر رہے ہو۔ دیکھئے خرچ کرنا ایک ضرورت ہے اپنے آپ کو maintain کرنا ہے اپنے جسم و جان کا رشتہ برقر اررکھنا ہے۔ سرچھیانے کے لیے کوئی ا بیک حجیت بھی جا ہے' آپ کو کھانا بھی جا ہیں۔ اپنی ضروریاتِ زندگی کو پورا کرناا نی جگہ کیجے ہے۔ اور اگر آپ نے ﴿إِنَّ صَلَا تِنْ وَنُسُكِىٰ وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِيْ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ﴾ كِمصداق ايني آپ كوالله كے ليے وقف كر ديا ہوتو در حقيقت پيسب كچھ

بھی فی سبیل الله شار ہوگا۔ گویا جو کچھ آپ اپنی ضروریات پرصرف کررہے ہیں وہ بھی الله

کے لیے کررہے ہیں۔ صرف یہ بات پیش نظر رہے کہ ضرورت سے زائد کوجمع نہ کریں۔ جمع صرف آسان پر کریں، جیسے حضرت سے الکیلا کے ایک وعظ کا مفہوم ہے کہ زمین پر جمع نہ کرو جہاں چوری کا بھی ڈرے گڑا بھی خراب کرتا ہے 'دیمک بھی لگ جہاں چوری کا ڈرنہ ڈاکے کا خوف 'نہ کیڑا خراب کر سکے۔ جاتی ہے' بلکہ آسان پر جمع کرو' جہاں نہ چوری کا ڈرنہ ڈاکے کا خوف' نہ کیڑا خراب کر سکے۔ اس لیے کہ میں تم سے سے کھم کہتا ہوں کہ جہاں تمہارا مال ہوگا وہیں تمہارا دل بھی ہوگا۔ مال یہاں جمع کیا ہوا ہوگا تو خواب کو دنیا سے جانے کو دل نہیں چاہے گا اور فرشتے دھکے دے دے کرلے کرجا ئیں گے۔ آدمی آگے جانے کے جانے کے لیے تیار نہیں ہوگا۔ بلکہ حدیث میں الفاظ آتے ہیں کہ جیسے کا نے داریخ کے اوپر سے کباب اتارا جاتا ہے گا۔ بلکہ حدیث میں الفاظ آتے ہیں کہ جیسے کا نے داریخ کے اوپر سے کباب اتارا جاتا ہے اسی طریقے سے ایسے لوگوں کی رومیں جینی جائیں گی۔ ان کے برعکس ایک وہ ہیں جو جانے کے لیے تیار بیٹھے ہیں۔ بقول اقبال ہ

#### نشانِ مَردِ مؤمن با تو گویم چوں مرگ آید تبسم بر لبِ اوست!

اس لیے کہ وہ اپناسب کچھ تو پہلے ہی آ گے بھیج چکے ہیں۔ان کے لیے تو موت گویا ایک خوشخبری ہے۔انہوں نے تو زندگی بھرکی کمائی وہاں آسانوں پر جمع کی ہوئی ہے۔ان کے لیے تو موت ایسے ہوگی جلئے۔ان لیے تو موت ایسے ہوگی جلئے۔ان کے لیے تو موت ایسے ہوگی جلئے۔ان کے لیے یہاں نے قال مکانی کرنے میں کوئی نا گواری نہیں ہوگی 'کوئی تختی نہیں ہوگی۔اللہ تعالی مجھے اور آپ کوالی موت عطافر مائے۔ آمین!

## مال ودولتِ دنیا کی حقیقت

د کیھئے جس چیز کوہم مال کہہرہے ہیں حضور مُلَّا ﷺ نے مختلف احادیث مبارکہ میں اس کی حقیقت کھول کر بیان کردی کہ مال کیا ہے؟ خرچ کیا ہے اور بچت کیا ہے؟ نفع کیا ہے اور نقصان کیا ہے؟ ''التغابن' جو کہ ایک سورۃ کا نام ہے اس کا مطلب ہی نفع ونقصان اور ہار جیت کا فیصلہ ہے۔ سورۃ التغابن میں فرمایا گیا ہے: ﴿ فَرِلْكَ یَوْدُمُ التَّعَابُنِ ﴾ کہوہ ہوگا نفع و جاتاہے۔

#### داخلی وخارجی حالات کے اعتبار سے درجات میں فرق وتفاوت

آ كَ فرمايا: ﴿ لَا يَسْتَوى مِنْكُمُ مَّنُ ٱنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَلَٰعَلَ اللهُ الْمُعْرَا میں سے جن لوگوں نے فتح سے پہلے خرچ کیا اور جہاد کیا (اور جنہوں نے فتح کے بعد خرچ کیا اور جہاد کیا) وہ برابزہیں ہیں''۔ آیت کریمہ کا پیدھسہ بہت اہم ہے۔ ہممل کی ایک ظاہری شکل اور کمیت ہوتی ہے اور ایک اس کی باطنی کیفیت ہوتی ہے کہ کن حالات میں وہ عمل کیا گیا ہے۔ان دونوں اعتبارات سے ممل کے اجروثواب میں اور اللہ کے ہاں درجے کے قبین میں زمین وآسان کافرق واقع ہوجاتا ہے۔ دیکھئے ایک انفاق اور قبال فتح سے پہلے ہواہے۔اور یہاں اس سے ثابت ہوجاتا ہے کہ بیسورۂ مبارکہ کم سے کم صلح حدیبیہ کے بعد نازل ہوئی ہے۔ میں جیران ہوا ہوں کہ دورِ حاضر کے بعض مفسرین نے اس سور ہ مبارکہ کے زمانہ نزول کے طور برغز وہُ اُحداور صلح حدیبیہ کے مابین کا کوئی زمانہ عین کیا ہے ٔ حالانکہ اس آپیر مبارکہ کے متذکرہ بالا الفاظ معین کررہے ہیں کہ بیسورۂ مبارکہ فتح کے بعد نازل ہوئی ہے۔ فتح کا اطلاق ظاہری اعتبار سے تو فتح مکہ برزیادہ ہوتا ہے کیکن قرآن مجیدنے چونکہ صلح حدیبيكو بھی'' فتح مبین'' کہا ہے لہذاصلح حدیبیہ ہے قبل تو اس سورۂ مبارکہ کے نزول کا کوئی امکان نہیں ہے۔ بہرحال فتح ہے بل اور بعد کی صورت حال میں بنیادی طور پر بہت زیادہ فرق ہے۔اس بات کی وضاحت حضور مَثَاثِیْمَ کی اس حدیث سے بھی ہوتی ہے:((بَکداً اُلّا مِسْلَاهُ غَرِيْبًا وَسَيَعُوْدُ كَمَا بَدَأً غَرِيْبًا فَطُوْلِي لِلْغُرَبَاءِ) ) (مسلم كتاب الايمان)''اسلام كا آغاز مواتو وه غريب تها'اورعنقريب بيددوباره اسىغربت كى حالت كو اوٹ جائے گا جیسے بیشروع ہوا تھا' پس خوشخری ہے ایسے اجنبیوں کے لیے' ۔غریب سے مراد قلاش اورمفلس نہیں ہے بلکہ غریب عربی میں ایسی شے کو کہتے ہیں جو جانی پہچانی نہ ہو ً جس کا کوئی مونس و ہمدرداور عمخوار نہ ہو۔ ہم عام طور پرکسی اجنبی کے لیے غریب الوطن کے الفاظ استعال کرتے ہیں۔اس لیے کہ ایک شخص اپنے وطن میں ہے تو لوگ اسے جانتے اور

نقصان اور ہار جیت کے فیصلے کا دن! جو قیامت کے دن جیتا وہ حقیقت میں جیتا اور جواُس دن ہاراوہ درحقیقت ہارا۔ جواُس دن کامیاب قرار پایاوہ اصل میں کامیاب ہے اور جواُس دن ناکام قرار پایاوہ دراصل ناکام ہے۔

اس بارے میں ایک حدیث کا تذکرہ اس ہے بل ہمارے ان دروس میں کئی مرتبہ آیا ہے۔حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے ہاں ایک بکری ذبح ہوئی 'اس کا سارا گوشت اصحابِ صفه میں تقسیم کر دیا گیا سوائے ایک شانے کے جو حضور مُنَافِیْزِ کے لیے رکھ لیا گیا ' كيونكهاس كا كوشت حضور مُنَالِينِمُ كو بهت مرغوب تقار توجب حضور مُنَالِينِمُ الشريف لائ اور يوچها: ((مَا بَقِي مِنْهَا؟)) " بكرى مين سے كيا بچا ہے؟" حضرت عائشه صديقه رضى الله عنها نے عرض کیا: مَا بَقِی مِنْهَا إلا چَنِفُها ''اس میں سے کھنہیں بیاسوائے ایک شانے كُ 'داس بِر آ بُ فرمايا: ((بَقِي كُلُها غَيْر كَتِفِها )) (ترمذي صفة القيامة والرقائق " كرى كاسارا كوشت (جوفى سبيل الله تقسيم كرديا كيا ہے) في كيا ہے سوائے اس شانے کے "کہ یہ ہم کھالیں گے تو یہ استعال ہو کر ختم ہو جائے گا۔ یہی بات حضور مَنَا لَيْنِائِكُ نِي اس طرح فرمائي كهتم كہتے ہوميرا مال ميرامال ميرامال! تمہارا مال وہ ہے جوتم نے کھالیا 'یعنی وہ تہہارے وجود کا حصہ بنا' اس سے تمہاری ضرورت پوری ہوگئی تو واقعتاً وہ تمہارا تھا۔اس کے علاوہ تمہارا مال وہ ہے جوتم نے پہنا اوراسے بوسیدہ کر دیا 'پرانا کر دیا۔ یعنی جو چیزتمہاری ضرورت کی تھی وہتم نے استعال کی اورختم کردی۔ باقی تمہارامال صرف وہ ہے جوتم اپنی زندگی میں اپنے ہاتھوں آ کے بھیج دیتے ہو۔اس کے علاوہ باقی سب مال وارثوں کاہے!

سکندراعظم کے بارے میں ایک کہانی ہی بیان ہوتی ہے کہ اس نے یہ وصیت کی تھی کہ جب میراجنازہ نکلے تو میرے دونوں ہاتھ گفن سے باہر نکلے ہوں' تا کہ لوگ د کیولیں کہ اس کی فتوحات کا سلسلہ کہاں سے کہاں تک پہنچ گیا' لیکن جب اس دنیا سے رخصت ہوا ہے تو اپنے دونوں ہاتھ خالی لے کر گیا ہے' کیونکہ مال سارے کا سارااس دنیا میں ہی رہ جا تا ہے اور پھر وارثوں کونتقل ہو جا تا ہے۔ بالآخر یہ سب پچھاللہ ہی کی ملکیت ہے' اللہ ہی کے لیے رہ

پہچانتے ہیں'اس کا وہاں اعتماد ہے'اس کے وہاں دوست اور رشتے دار ہیں'لیکن ایک خض اگر اکیلا کہیں باہر چلا گیا ہے تو اب وہاں کوئی اس کا جاننے پہچاننے والانہیں' کوئی ہمدر ذہیں' کوئی مونس وغمخوار نہیں ۔ گویا میشخص غریب الوطن ہے۔ اسی طرح اسلام بھی ابتدا میں غریب اور اجنبی تھا۔ اس کے بعد اسلام پر ایک دور آیا کہ اللہ نے اس کو توت اور غلبہ دیا۔ اب ظاہر بات ہے کہ جس شے کوغلبہ حاصل ہواس کے جانئے پہچانئے والے اس کے ہمدر دوغمخوار تو سبحی ہوجا کیں گئے تو بہت سے لوگ اس کے دامن سے وابستہ ہوگئے ۔ حضور منگا اللہ تا ہے کہ چشر دی محفول ہوا تھا۔ دی تھی کہ وہ اس کے دامن سے وابستہ ہوگئے ۔ حضور منگا اللہ تا ہوگئے ۔ حضور منگا اللہ تا ہوگئے۔ حضور منگا اللہ تا ہوگئے ۔ حضور منگا اللہ تا ہوگئے ۔ حضور منگا تھے کہ میشر وع ہوا تھا۔

اس بات کونوٹ کیجے کہ مسلمانوں کا غلبہ اور اقتدار اگرچہ بہت عرصے تک چلا ہے کہ سام تو بہت جلد غریب ہوگیا۔ یہ وہی دور ہے جب حضرت ابو ہریرہ کی نے فرمایا کہ میں نے نبی اکرم مُلَا اَلَٰ اُسْتِ اُسْتِ اِسْتِ اللهِ ال

بہر حال یہ نوٹ کیجیے کہ جب اسلام حالت غربت میں ہوگا توانفاق اور قبال کا درجہ اللہ کی نگاہ میں بہت بلند ہوگا' جبکہ وہی کام یعنی انفاق اور قبال اگر اسلام کے غلبے کے دور میں ہوگا تواس کے مقابلے میں درجہ بہت کم رہ جائے گا'اگر چہ حسن نیت اگر ہے تو بہر حال

#### یہ رحبہ بلند ملا جس کو مل گیا ہر مدعی کے واسطے دار و رس کہاں!

اب اجروثواب اور درجات ك تعين ميں جودوسرا عضر ہے كيني مل كى باطنى كيفيت اس کوذہن میں رکھئے! جس طرح خارجی حالات کے اعتبار سے ہمل کے دو پہلو ہوتے ہیں' جیسے ایک عمل اسلام کی غربت اور مغلوبیت کے دور میں ہے اور ایک اسلام کے غلبے اور اس کی قوت وسطوت کے دور میں ہے اسی طرح داخلی اعتبار سے بھی ہرمل کے دو پہلو ہوتے ہیں جن کے اعتبار سے عمل کی قدر و قیمت بڑھتی یا گھٹتی ہے۔ایک ہے حسنِ نیت جس کا معاملہ اکثر و بیشتر مشکوک رہتا ہے۔ ایک انسان تو وہ ہے جوشعوری طور پر ریا کاری کررہا ہے۔ پیشعوری ریا کاری تو شرک ہےاورایک ایسی چیز ہے کہ جیسے کوئی بڑی سے بڑی رقم صفر سے ضرب کھا کر صفر ہوجائے۔ بلکہ اس سے تو لینے کے دینے پڑ جائیں گے۔ جیسے فرمانِ نُبِي ﴾: ((مَنْ صَلَّى يُرَاءِ يُ فَقَدُ ٱشْرِكَ وَمَنْ صَامَ يُرَاءِ يُ فَقَدُ ٱشْرِكَ وَمَنْ تَصَدَّقَ يُوَاءِ يَ فَقَدُ اَشُوكَ)) (رواه احمد) "جس نے دکھاوے کے لیے نماز پڑھی وہ شرک کر چکا 'جس نے دکھاوے کے لیے روزہ رکھاوہ شرک کر چکا 'جس نے دکھاوے کے ليصدقه كياوه شرك كرچكا" ليكن بيتو شعوري ريا كاري موئي جبكه ايك ہے تحت الشعور میں ریاکاری کا عضر بیسے سورة التغابن میں الله تعالی کے علم کی تیسری جہت ( third dimension) ان الفاظِ مباركة من لائي كَيْ ب: ﴿ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ كه اللَّد توسینوں کی پوشیدہ باتوں سے بھی واقف ہے۔ بسااوقات انسان کوخودانداز ہنمیں ہو یا تا که کس طرح غیرشعوری اورغیر محسوس طور پراس کی نیت کے اندر کہیں کسی درجے میں

سُمعہ اور ریا کا حصہ شامل ہوجاتا ہے۔اس اعتبار سے یقیناً عمل کے اجروثواب اوراس کے مرتبے کے اندر کمی آجائے گی'لیکن اس کا فیصلہ ہم نہیں کر سکتے' یہ تواللہ تعالیٰ کے علم کامل میں ہے۔

اس کے علاوہ ایک داخلی پہلواور بھی ہے۔اللہ نے تمام انسان ایک جیسے پیدانہیں كيے' مختلف لوگوں كى جبلتيں مختلف ہيں ۔اس كوسورہ بنی اسرائیل میں يوں بيان كيا: ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِكَتِهِ ﴿ ` كَهِهِ تَجِيهِ (اللهِ نِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَمَالِق عمل کرتا ہے''۔شاکلہ کہتے ہیں شکل دینے والی شے کو جسے عام طور برسانچہ (mould) کہا جاتا ہے۔ آپ لوہایا کوئی اور دھات پھلا کرکسی سانچے میں ڈال دیں تو اس کی شکل اس سانچے کے مطابق ہوجائے گی۔توبیرسانچے جو ہے بیشا کلہ ہے۔ ہرانسان کا ایک جدا گانہ شاکلہ ہے۔ آج کے دور میں یہ بات جینز یا جینیکس کے حوالے سے بہت معلوم ومعروف ہے۔ہمیں نامعلوم کہاں کہاں سے جیز طے ہیں! نامعلوم کتنی پشتوں سے بیجیز طے آ رہے ہیں جو ہماری شخصیت کوایک شکل دیتے ہیں۔ ہر مخص کا جومینیک structure ہے اور جواُس کی شخصیت کا شاکلہ ہے وہ اللہ کےعلم میں ہے۔فرض کیجیےکسی شخص کے اندراینے شاكله كے اعتبار سے شہوت كازيادہ زور ہے ہى نہيں اب اگراييا شخص ياك دامن ہے تواس نے کوئی بڑا تیزہیں مارالیکن اگر کسی شخص کے اندر شہوت کا زور ہے اور پھروہ اپنے آپ کو قابومیں رکھے ہوئے ہے اور یاک دامن ہے تو یہاں اب دونوں کے اجروثواب اور درج میں فرق واقع ہو جائے گا۔ پاک دامنی دونوں کی برابر ہے کیکن کس شخص نے کس حالت میں اینے آ پ کوئٹرول کیا ہے'اس اعتبار سے فرق واقع ہوجائے گا۔اسی طرح ایک شخص طبعًا بزدل ہے'اس کے اندر جرأت اور شجاعت نہیں ہے'لیکن اس کے باوجود وہ اللّٰہ کی راہ میں آ گے بڑھ رہا ہے تواس کا مقام ومرتبہ اس شخص سے بہت بلند ہوگا جس کواللہ تعالیٰ نے یہلے ہی طبعاً جرأت مند بنایا ہے اور اس کے اندر سے خوف نکالا ہوا ہے اور وہ بھی اسی تخص کے ماننداللہ کی راہ میں آ گے بڑھ رہا ہے۔توبیہ ساری چیزیں ہیں کہ جن ہے کسی کے مل کی قدرو قیت اوراس عمل کرنے والے کا درجہ متعین ہوتا ہے۔

اسى ليے فرمايا: ﴿ وَاللَّهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيثٌ ﴾ ' الله تعالى خوب جاننے والا ہے جوتم عمل كرتے ہو'' ـ ميں يه بات يہلے نوٹ كرا چكا ہوں كهاس سورة ميں بھى اور سورة التغابن میں بھی اللہ تعالیٰ کی صفت ''بصیر'' کا ذکر پہلے ہوا ہے اس کی صفت '' خبیر'' کے ذکر سے۔اس سورة مباركه كى آيت مين ب: ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ "اورالله تعالى خوب د کھنے والا ہے اس کو جوتم کرتے ہو' ۔ سورۃ التغابن میں بھی یہی ترتیب ہے۔اس لیے کہ الله تعالیٰ کی صفت منجیر میں بہت گہرائی ہے کہ وہ ہرشے سے خوب باخبر ہے۔ ہماری زبان میں بصارت کالفظ عام طور برظاہری بصارت کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔اس کا تعلق زیادہ ترکسی بھی عمل کے ظاہر سے ہوتا ہے 'جبکہ اللہ تعالیٰ کی صفت خبیر سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی خوب جانتا ہے کہ س نے کیاعمل کس حالت میں کیا ہے اس نے اس کام کی انجام دہی کے لیے اپنی کتنی اندرونی رکاوٹوں کے اوپر غلبہ حاصل کیا ہے اور اسے اس کے لیے کتنی جدوجہد کرنا پڑی ہے۔اللہ تعالی خوب باخبر ہے کہ س شخص کے لیے بیکام کتنا آسان ہے لهذا حالات خارجی اور حالات ِ داخلی (پھر داخلی حالات میں بھی نیت اور شا کلہ دونوں شامل ہیں )ان سب کے اعتبارات سے کسی بھی عمل کی قدرو قیمت کا تعین ہوگا۔ ہمارے بڑے سے بڑے کمپیوٹر کے لیے بھی یہ قطعاً ممکن نہیں ہے کہ وہ ان تمام تھا کُق کو پیش نظر رکھ کرکو کی معاملہ طے کرسکے ۔ البذاواضح کردیا گیا کہ جو کچھتم کررہے ہوصرف اللہ اس سے باخبرہے۔ تمہارےان اعمال کا ہر پہلواس کے سامنے واضح ہے۔ ہر شخص کا درجہ اللہ تعالیٰ کے علم قطعی کے اعتبار سے عین ہوگا۔

قرضِ حسنہ کے لیے اللہ کی بیار

آ گے فرمایا: ﴿ مَنُ ذَا الَّذِی یُقُوضُ اللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ ''كون ہے جواللہ كو قرض دے قرض دے قرض حنہ؟' یہال لاكارنے كااور چینج كاانداز ہے كہ كون ہے وہ باہمت آ دى كه جواللہ كوقرض حند دے؟ يہ بالكل وہى انداز ہے جوسورة الاحزاب يس اختياركيا كيا: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ رِجَالٌ صَدَقُوْا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَّنْ قَضَى نَحْبَةٌ وَمِنْهُمْ الْمُؤْمِنِيْنَ رِجَالٌ صَدَقُوْا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَّنْ قَضَى نَحْبَةٌ وَمِنْهُمْ

مَّنْ يَنْتَظِرُو مَمَا بَدَّلُوْ التَبْدِيلاً ﴿ ثَمُو مَنِين مِين سے يَحَهَ السَّالُول بَيْن كَهَ انہوں نے اللہ سے جوعہد كيا تقالسے سِج كردكھايا۔ ان مِين سےكوئى تواپنى ذمه دارى پورى كر چكا اوركوئى موقع كا انتظار كررہا ہے اور انہوں نے اپنے عہد ميں كوئى تبديلى نہيں كى ' ۔ غالب كاية شعر در حقيقت اسى اسلوب ميں ہے

# کون ہوتا ہے حریفِ مے مرد افکنِ عشق؟ ہے مرر لب ساقی یہ صلا میرے بعد!

اب دیکھئے اس آیت میں اللہ تعالیٰ کے اس انداز کلام سے کیا مراد ہے! اس آیت کے بین السطور در حقیقت یہی بات ہے کہ اللہ کے لیے جان و مال کالگا دینا' کھیا دینا' آسان کامنہیں ہے۔اس کے لیے تو یقین کامل درکار ہے وہ یقین کامل جس کامنبع اورسرچشمہ قرآن حکیم ہے۔جس نے وہاں سے کسب فیض کیا ہووہ پیکا م کرسکتا ہے۔ جیسے کہا جاتا ہے کہ آؤیگوئے ہے اور یہ چوگان ۔ یعنی let him prove his worth چنانچہ آپ نے حضرت ابوبكر صديق إلليَّ كامعامله ديكها كهانهول نے دومرتبه اپناسب كچھ لاكرحضور مَاللَّيْكِمْ ك سامنے رکھ دیا۔ اوّل تو وہ ملّه میں ہی اپنا تقریباً سارا سرماییان غلاموں اور کنیزوں کے آزاد كرانے ميں لگا يك تھے جواليان لائے تھے۔ آپ نے انہيں آزاد كرانے ميں ان كے آ قاؤل كومُنه مانكى قيمتين اداكين \_ اور جب حضورتًا لليَّا كساته بجرتِ مدينه كے ليے روانہ ہوئے تواپنا بچا کچھا سارا مال ساتھ لے لیااوراینے اہل خانہ کے لیے بچھ بھی نہ چھوڑا۔ آ یے کے والد ابوقحافہ جواُس وقت تک ایمان نہیں لائے تھے اور بعد میں ایمان لائے بینا کی ہے محروم تھے انہیں جب معلوم ہوا کہ ابوبکر (ﷺ) تو چلے گئے ہیں تو اب وہ اپنی پوتیوں حضرت عائشہ اور حضرت اساء واللہ کے پاس آئے اور بوجھا کہ وہ کچھ چھوڑ کر بھی گیا ہے یا نہیں؟ تو پوتیوں نے کیڑے میں کچھ کنگراور پھر باندھ کرکہا کہ دیکھئے داداجان! بیسو نے اور جا ندی کی ڈلیاں ہیں جوابا جان ہمارے لیے چھوڑ کر گئے ہیں ٔ حالانکہ وہ کنکریوں اور پھروں کے سوا کچھ نہ تھا۔اور پھر جب س ۹ ھ میں غزوہ تبوک کے لیے مال کے انفاق کا موقع آیا اُس وقت بھی حضرت ابوبکر ﷺ گھر میں جھاڑ و پھیر کرحضور مُثَاثِیَّا کی خدمت میں حاضر ہو

گئے۔ یہ وہی موقع ہے جب حضور مُنَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ کَرُوجو مقام حاصل ہے وہ نمازوں اور روزوں کی وجہ سے ہے جوان کے دل میں ہے'۔وہ درحقیقت یقین محکم تھا جوان کے دل میں تھا۔ اور یہ درحقیقت اللّٰہ کی ذات اور اس کے وعدوں پر یقین ہی ہے جوانسان کو اپناسب پچھ لگا دینے پر آ مادہ کرتا ہے۔ بصورت دیگر تو یعروں پر یقین ہی ہے جوانسان کو اپناسب پچھ لگا دینے پر آ مادہ کرتا ہے۔ بصورت دیگر تو یہی ہوتا ہے کہ مال سینت سینت کرر کھے جاؤ' جائیدادیں بنائے جاؤ' اپنی اولاد کے لیے خوب مال و دولت چھوڑ کر مرؤ البتہ ہرسال عمرہ ضرور کرتے چلؤ جج پر جج کیے جاؤ اور اس کی مور ہے ہیں جرام وطلال کی کمائی سے قطع نظر کہ وہ مال آیا کہاں سے ہے۔ اور وہ عمرے اور جج بھی مور ہے ہیں جرام وطلال کی کمائی سے قطع نظر کہ وہ مال آیا کہاں سے ہے۔ یا پھر ہمارے ہاں نئی کا تصور بیرہ گیا ہے اور وہ عمر ان بی صلاحیتیں' اپنی جبہ اصل محنت دنیا بنانے میں ہور ہی ہے۔ اپنا قیمتی وقت' اپنی جان' اپنی صلاحیتیں' اپنی جبہ اصل محنت دنیا بنانے میں ہور ہے ہیں صرف دنیا بنانے اور مال جمع کرنے میں۔

ان دوتصورات میں زمین وآسان کا فرق ہے۔ ایمان اگردل میں جاگزیں ہوگا تو یہ تصور لائے گا کہ میراسب کچھ خدا کا ہے میں خود اس کے لیے ہوں۔ ﴿إِنَّ صَلَا تِیْ وَنَسُکِیْ وَمَحْیایَ وَمَمَاتِیْ لِلّٰهِ رَبِّ الْعُلَمِیْنَ ﴾ ''یقیناً میری نماز اور میری قربانی اور میرا جینا اور میرا مرنا اللہ کے لیے ہے جو تمام جہانوں کا ربّ ہے'۔ انسان اپنے مال میں سے اپنے لیے صرف اتنار کھے جتناجہم اور روح کا رشتہ برقر اررکھنے کے لیے ضروری ہؤاور یہ اپنے آپ کو برقر اررکھنا بھی اللہ کے دین کی جدوجہد کے لیے ہوفر مایا: ﴿مَنْ ذَا الَّذِیْ یَا اللّٰهِ قَوْضً اللّٰهِ قَوْضً اللّٰهِ قَوْضً دے؟ اچھا قرض تاکہ اللّٰہ اللّٰ

ہمارے ہاں تو قرضِ حسنہ کا تصوریہ ہے کہ جوقرض دیا جائے بس صرف وہی واپس لینے کی امید ہویا وعدہ ہو کیکن اللہ تعالی جس قرضِ حسنہ کا مطالبہ کررہا ہے وہ اسے کی گنا بڑھا چڑھا کر واپس کرے گا۔ قرضِ حسنہ کے ضمن میں حضور مُلَاثِیْا ُما کا معمول تھا کہ آپ جھی کسی سے قرض لیتے تھے تو واپس کرتے ہوئے رضا کا رانہ طور پر اپنی طرف سے کچھ بڑھا دیتے

#### **بابِ چھارم** مشتمل بر

سورۃ الحدیدگی آیات ۱۲ تا ۱۵ اللہ میرانِ حشر کی تاریکیوں میں میرانِ حشر کی تاریکیوں میں اہلِ ایمان کے نور کی کیفیت (در ایمان کے دعوے داروں کی ایمان کے دعوے داروں کی ایمان اور منافقین کے مابین تفریق اہل ایمان اور منافقین کے مابین تفریق

"راہِ نفاق" کے سنگ ہائے میل

تھے۔ کین واپس کرتے ہوئے رضا کارانہ طور پر پھی بڑھادینا یہ ہدیہ کے درجہ کی شے ہے۔
اگر قرض میں پہلے سے کوئی اضافہ معین ہوتو وہ سود ہے اور حرام مطلق ہے۔ دین میں اس
سے بڑی حرام چیز اور کوئی نہیں۔ عقائد میں شرک اور اعمال میں سود چوٹی کے گناہ ہیں۔
ہبرحال اللہ کا قرضِ حسنہ پھھ اور ہے۔ جو شخص اللہ کو قرضِ حسنہ دے اللہ تعالی اس کے لیے
ہبرحال اللہ کا قرض حسنہ پھھ اور ہے کا۔ واضح رہے کہ میصرف دوگنا کرنا نہیں ' بلکہ دوگنا کرتے
رہنا ہے۔ یعنی جو مال تم نے دیا ہے وہ تو واپس ملے گاہی ' ماتھ اضافی طور پر بھی بہت پھھ
ملے گا۔ جیسے سورة المرمل کے آخر میں فرمایا: ﴿ تَجِدُونُهُ عِنْدُ اللّٰهِ هُو خَیْراً وَ اَعْظَمُ
اَجُوا ﴾ ''تم پاؤگے وہ سب پھھ (جو پھھتم نے دیا ہے) اللہ کے پاس بہت بہتر حالت میں '
اجرا ہو کہ جسے سورة المرمل کے آخر میں فرمایا: ﴿ وَ لَا ہُولُهُ اَجْرُ
تَحْدِیْمُ ﴾ '' اور اس کے لیے بڑا باعزت (عزت افزائی کرنے والا) اجر ہے' ۔ آیت کے
میں'' اجر کی کہیں ' کے الفاظ آئے تھے' یہاں'' اجو کو یہم'' فرمایا۔ قرآن کر یم میں اجر
میں ' اجر کی کہیں ' کے الفاظ آئے تھے' یہاں'' اجر کو کریم'' فرمایا۔ قرآن کر یم میں اجر

(A) (B) (B)

## اعون بالله من الشَّيطن الرَّجيم بسُم اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُم

﴿ يُومُ تَرِي الْمُومِنِينَ وَالْمُومِنَتِ يُسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ ﴿ يُومُ تَرِي الْمُومِنِينَ وَالْمُومِنَتِ يُسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ ٱيْدِيْهِمْ وَبِٱيْمَانِهِمْ بُشُرِئْكُمُ الْيُوْمَ جَنْتُ تَجْرِى مِنْ الْعَظِيمُ ﴿ يَوْمُ يَقُولُ الْمُنفِقُونَ وَالْمُنفِقَتُ لِلَّذِينَ رُو دُوهِ دَوْرَ رَدِّ رَدِّ رَدِّ رَدِّ رَدُّ دُو دُودِ الْهُورِ كُمْ عَ قِيلَ ارْجَعُوا الْمُنُوا الْمُعُوا وَرَآءَ كُمْ فَالْتَمِسُوا نُورًا ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُوْرِ لَّهُ بَاكٌ ط بَاطِنْهُ فِيْهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ وَاوُودَوْهُمْ اللَّهُ نَكُن مَّعَكُمْ اللَّهُ وَلٰكِنَّكُمْ فَتَنتم ردور و درري دود وارتبتم وغَرَّتُكُم الْأَمَانِي حَتَى جَآءَ آمُرُ اللَّهِ وَغَرَّكُمُ بِاللَّهِ الْغُرُورِ ﴿ فَالْيُومَ لَا يُوخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةٌ وَّلَا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا طَ مَأُولُكُمُ النَّارُ طَ هِيَ مَولَٰ الْكُهُ وَبِئُسَ الْمَصِيرُ ﴿

اس سورهٔ مبارکه کا تیسرا حصه حارآیات (آیت ۱۲ تا ۱۵) پرمشتمل ہے۔ جیسے پہلے

صے كى آيت : ﴿هُوَ الْاَوَّالُ وَالْاخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْ ءِ عَلِيْمُ ﷺ فلفے کی بلندرین چوٹی پر ہے اور فلسفہ وجود کے عقدے کوحل کر رہی ہے اسی طرح اس تیسرے ھے میں ایک آیت ہے جونفاق کی حقیقت کو بیان کرتی ہے کہ نفسیاتی سطح یرنفاق کے کیا مدارج اور مراحل ہیں؟ نفاق کہاں سے شروع ہوتا ہے پھراس کا دوسرا درجہ کیا ہے تیسرا درجہ کیا ہے؟ نفسیاتی طور برمنافق کے اندر کی کیا کیفیت ہوتی ہے؟ وغیرہ ۔سورة المنافقون کے درس میں یہ بات بیان ہو چکی ہے کہ نفاق کے تین درجے ہوتے ہیں' جیسے ٹی بی کے تین درجے (stages) ہوتے ہیں۔ نفاق کا پہلا درجہ یہ ہے کہ جب اللہ کی راہ میں مال اور جان کے کھیانے کا حکم آتا ہے تو ایسا مخص اس جہاد وقبال اور انفاقِ مال سے بیچنے کے لیے جھوٹے بہانے شروع کر دیتا ہے۔لیکن جب محض جھوٹے بہانوں کا اعتبار نہیں رہتا تو پھر جھوٹی قشمیں کھائی جاتی ہیں' یہ نفاق کا دوسرا درجہ ہے۔ جیسے فرمایا گیا: ﴿إِتَّ حَدُّوْ ١ أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ "انهول نا بني (جمولٌ) قسمول كورُ هال بنا ليااورالله كرات سے رُكت كُنَّ إَ"نفاق كا تيسرا درجه بيہ كه جب سچے الل ايمان الله کی راہ میں جان اور مال کی بازیاں لگارہے ہوتے ہیں تو ان کے خلاف ان کے دلوں میں بغض اور مثنی پیدا ہو جاتی ہے۔ سیے اہل ایمان کوتو جب رکارا جاتا ہے تو وہ فوراً لبیک کہتے

> واپس نہیں پھیرا کوئی فرمان جنوں کا تنہا نہیں لوٹی مجھی آواز جرس کی خيريت جال ' راحت تن ' صحت دامال سب بھول گئیں مصلحتیں اہل ہوں کی!

ىهى\_بقول فيض:

تو جن اہل ایمان کی بیروش ہوتی ہےوہ اب منافقین کے دلوں میں کھٹکنے لگتے ہیں' کیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہان کی وجہ سے ہم نمایاں ہورہے ہیں۔ان کے خیال میں ان دیوانوں اور یا گلوں نے انہیں مصیبت میں ڈال رکھا ہوتا ہے۔تو اب مؤمنین صادقین اور مجمد رسول اللهُ عَالِيْهُ عَلَيْهِ كَاللهُ عَلَيْهِ عِنْ ان كَى رَشْنَى شروع موجاتى ہے۔اور بينفاق كالتيسرا

رجہ ہے۔

نیتین مدارج توعلامات ہیں جو مل میں ظاہر ہوتی ہیں کیکن ذہن میں اور نفسیات کے اندر جو کھچڑی پک رہی ہوتی ہے وہ کیا ہے؟ اور بیعلامات در حقیقت کس اندرونی مرض کا ظہور ہیں؟ بیاس سلسلۂ آیات کا مرکزی مضمون ہے۔

## ميدان حشر ميں اہل ايمان اور اہل نفاق كى كيفيات

رشاد ہوا:

﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَٰتِ يَسْعَى نُوْرُهُمْ بَيْنَ آيَدِيهِمْ وَبِآيْمَانِهِمْ بُشُولْكُمُ الْيَوْمَ جَنْتٌ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهُوُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا ﴿ ذٰلِكَ هُوَ الْفُوزُ الْعَظِيْمُ ﴿

''اس دنتم دیکھو گےمؤمن مردول اورمؤمن عورتوں کو کہ ان کا نوران کے سامنے اور دائیں جانب دوڑ رہا ہوگا' (اوران سے کہا جائے گا) آج تہہیں ایسے باغوں کی بشارت ہے جن کے نیچے نہریں بہدرہی ہیں۔وہ اس میں ہمیشدر ہیں گے۔یہی بڑی کا میانی ہے'۔

سے اہل ایمان کے فوراً بعد منافقین کا تذکرہ آرہا ہے۔ بیقر آن کریم کا ایک خاص اسلوب ہے کہ اہل جنت اور اہل جہنم کا تذکرہ simultaneous contrast کے طور پرساتھ ساتھ ہوتا ہے۔ چنانچہ اس کے برعکس کیفیت بیان فرمائی گئی:

> ﴿ يَوْمَ يَقُوْلُ الْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقُتُ لِلَّذِيْنَ امَنُوا انْظُرُونَا نَقْتَبِسُ مِنْ نُّوْرِكُمْ عَقِيْلَ ارْجِعُوا وَرَآءَ كُمْ فَالْتَمِسُوا نُوْرًا \* فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُوْرٍ لَّهُ بَابٌ \* بَاطِئَهُ فِيْهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِيلِهِ الْعَذَابُ ﴾ الْعَذَابُ ﴾

> '' اُس دن منافق مرد اور منافق عورتیں ایمان والوں سے کہیں گے ذرا ہمیں مہلت دواور ہمارا انتظار کرو' تا کہ ہم بھی تمہارے نور سے روشن حاصل کرسکیں' تو انہیں کہا جائے گا کہ پیچپےلوٹ جاؤ اورنور تلاش کرو' پھر اُن (اہل ایمان اور منافقین) کے درمیان ایک دیوار حاکل کر دی جائے

گی جس میں ایک دروازہ ہوگا' اس کے اندر تو رحمت ہوگی اور باہر عذاب ہوگا''۔

قرآن مجید کے مختلف مقامات پر ہمیں میدان حشر کے مختلف نقشے ملتے ہیں اور مختلف مکالمات کا ذکر ہے۔ اس اعتبار سے ہمیں بید ماننا پڑے گا کہ میدانِ حشر کوئی ایک مرحلہ ہیں ہے بلکہ اُس روز کے احوال مختلف مراحل سے گزرکر تھیل تک پہنچیں گے۔ معلوم ہوتا ہے کہ ایک مرحلہ تو وہ ہے جہاں کا فراور مسلم جدا ہوجا ئیں گے۔ یعنی ایک بڑی چھانی گے گی جس سے تھلم کھلا باغی و منکر اور مدعی ایمان جدا جدا ہوجا ئیں گے۔ گویا کا فر اِدھر اور مسلم اُدھر ہیں۔ لیکن اب دنیا میں جو قانونی اعتبار سے مسلمان سمجھے جاتے تھان میں مؤمنین صادقین ہیں تھے اور منافقین بھی تھے۔ تو اب ایک اور چھانی گے گی جس سے گویا دودھ کا دودھ پانی کا بھی تھے اور منافقین بھی تھے۔ تو اب ایک اور چھانی گے گی جس سے گویا دودھ کا دودھ پانی کا بانی الگ ہوجائے گا۔ بیم حلہ سورة الحدید کی ان آیات میں مذکور ہے۔ اس کے علاوہ یہی مضمون اس سلسلہ سُور کی آخری سورة التحریم کی آیت ۸ میں بھی بیان ہوا ہے۔ وہاں

ارشادهوا:

﴿ يَآتَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا تُوبُوْا إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصُوْحًا عَلَى رَبُّكُمْ انْ يَكُفِّرَ عَنْكُمْ سَيَّاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْ يُكْفِر عَنْكُمْ سَيَّاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْ لَمْنُوْا مَعَهُ عَنُورُهُمْ الْاَنْ لَلْهُ النَّبِي وَالَّذِيْنَ امَنُوْا مَعَهُ عَنُورُهُمْ يَشُولُونَ رَبَّنَا امْنُوا مَعَهُ عَنُورُهُمْ يَشُولُونَ رَبَّنَا اتْمِمْ لَنَا نُورُنَا وَاغْفِرُلُنَا اللهِ النَّهِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اتْمِمْ لَنَا نُورُنَا وَاغْفِرُلُنَا اللهِ النَّهِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اللهِ اللهِ يَعْدِيرُ هَا اللهُ اللهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ هَا اللهُ اللهِ يَعْدِيرُ هَا اللهُ الل

''اے ایمان والو!اللہ کے حضور خالص توبہ کرو' کچھ بعید نہیں کہ تہمارار ب تم سے تہماری برائیاں دُور کردے اور تہمیں ایسی جنتوں میں داخل کرے جن کے پنچ نہریں بہدرہی ہوں۔اس دن اللہ نبی کو اور ان لوگوں کو جو اُس کے ساتھ ایمان لائے 'رسوانہیں کرے گا۔ان کا نوران کے آگاور دائیں جانب دوڑ رہا ہوگا۔وہ کہیں گے اے ہمارے ربّ! ہمارے لیے ہمارانور پوراکردے اور ہمیں بخش دے یقیناً تو ہر چیز پر قادر ہے'۔

توان دومقامات پر بیمضمون آیا ہے۔اور بیقر آن مجید کا ایک خاص اسلوب ہے کہ آپ کو

اہم مضامین کم سے کم دوجگہ ضرور ملیں گے۔ تو معلوم ہوتا ہے کہ ایک ایسامر حلہ لاز ما ہوگا جس میں مؤمنین صادفین کو منافقین سے جدا کر دیا جائے گا۔ اس کے لیے اللہ تعالیٰ اپنی حکمت بالغہ سے جوشکل اختیار فرمائے گا وہ یہ ہے کہ جن کے دلوں میں ایمان موجود ہوگا ان کا نور ایمان ظاہر ہوجائے گا اور وہ ان کے سامنے کی طرف روشنی کرے گا۔ اور اس ایمان کے تحت جو اعمال صالحہ تھے' ان کا نور ان کے دائیں جانب ظاہر ہوگا' کیونکہ انسان کا دایاں ہاتھ اعمال صالحہ کا کا سب ہے۔ یوں سمجھے کہ در حقیقت یہ ایمان ایک نور ہے۔ اس وقت تو نور قلب میں ہے' جمیں نظر نہیں آ رہا ہے' جبکہ اس نور کی ایک اور صورت ہے جو وہاں ظاہر ہوگا گی ۔ اسی طرح ہرنیکی کے اندرا یک نور انہیت ہے اور یہ نور ہمیں یہاں نظر نہیں آ رہا' لیکن اس کی اصل ما ہیت اور اصل حقیقت میدانِ حشر میں اس مرحلے پر واضح ہوجائے گی۔ میبدانِ حشر میں اہل ایمان کے نور کی کیفیت میدانِ حشر میں اہل ایمان کے نور کی کیفیت

میدانِ حشر میں ایک ایسا مرحلہ بھی ہے جسے ہماری زبان میں عام طور پر بل صراط کہا گیا ہے۔ یہا نہائی گھپ اندھیرے میں جہنم کے اوپر بنا ہوا ایک راستہ ہے۔ سورہ مریم میں اس کا نقشہ ان الفاظ میں کھینچا گیا ہے: ﴿ وَ إِنْ مِنْ کُمْ إِلاَّ وَ اِدِ دُهَا کَانَ عَلَی دَبِّكَ حَتْمًا مَنْ فَضِياً ﴾ ''اورتم میں سے کوئی ایسانہیں جس کا اس (جہنم ) پر گزرنہ ہوئیہ طے شدہ بات ہے جو تہمارے رب کے ذمہ ہے' ۔ تو یہ بل صراط ہے جس پر سے ہرایک کو گزرنا ہے۔ یہ گھپ اندھیرے میں ڈوبا ہوا انتہائی تنگ راستہ ہے جسے ہم اپنی استعاراتی زبان میں کہتے ہیں کہ یہ بال سے زیادہ باریک اور تلواری دھار سے زیادہ تیز راستہ ہے ۔ اب جن کے پاس تو وہ نو ایمان اور نو را عمالِ صالحہ ہوگا وہ تو اس نور کی روشنی میں اس راستے کو دیکھ کراس مرحلے سے گزر کر جنت میں داخل ہو جا نمیں گے اور دوسرے جو اِس نور سے محروم ہوں گے وہ گھوکریں کھا کر جہنم کے اندر گریں گے۔ یہ ہو درحقیقت وہ چھانی کہ جومیدان حشر میں کسی ایک مرحلے پر گے گی۔

تو فرمایا: ﴿ يَوْمُ تَرَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنْتِ ﴾ يہاں پریہ بات ذرا وضاحت

طلب ہے کہ لفظ ' آیو م '' یہال منصوب کیوں ہے۔ اس بارے میں ایک رائے تو یہ ہے کہ اس سے ماقبل آیت کے آخر میں 'آجو گبیو'' کاذکر ہواہے بیاس کاظرف ہے کہوہ اجر كريم كب ظاهر موكا: ﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ يَسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيْهِمْ وَ بِايْهَمَانِهِمْ ﴾ '' (بيا جركريم ظاهر ہوگا ) أس دن كه جب تو ديكھے گا مؤمن مردوں اورمؤمن ، عورتوں کو کہان کا نوران کے آگے آگے اور ان کے دائیں جانب دوڑ رہا ہوگا''۔ تو اس رائے کے مطابق پیظرفیت کا نصب ہے۔ اور ایک رائے پیجھی ہے کہ 'یو م '' سے پہلے ''' اذ محر و '' محذوف ہے کہ تصور کرواس دن کا جس دن مؤمنوں پریپیمنایت خاص ہوگی۔ اس رائے کے مطابق یہاں سے پھر استیناف ہوجائے گا، یعنی یہاں سے ایک علیحدہ کلام شروع ہوگا۔ میں اسی دوسری رائے کوزیا دہ قوی سمجھتا ہوں' لیکن دونوں رائیں ممکن ہیں۔ تو فرمایا جارہا ہے کہ ذرا تصور کرواُس دن کا جس دن تم دیکھو گے مؤمن مردوں اور مؤمن عورتوں کو کہ ان کا نور دوڑتا ہوگا ﴿ بَیْنَ أَیْدِیهِمْ ﴾ ''ان کے سامنے''۔ ان کے آگے آ گے۔ یہ میرے نزد یک ایمان کا نور ہے جوقلب میں ہے اس کی جو بھی روشنی پڑے گی وہ سامنے کی طرف ہوگی۔ ﴿وَبِعانِهمانِهِمْ ﴾ 'اوران کے دائیں طرف'۔سورۃ التحریم کی آیت ٨ مين بهي يهي الفاظ مين: ﴿ يُسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيْهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾ سورة التحريم مين توان کی دعا کے الفاظ نقل ہوئے ہیں۔جن کا نورتھوڑا ہوگا'وہ پھر دعا کریں گے: ﴿ رَبَّنَا ٱتْمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَاغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَى ءٍ قَدِيْرٌ ﴿ لَهَ كُم بِوردًا المارى ان کوتا ہیوں کوجن کی وجہ سے ہمارا بینور مرھم ہے تواپنے فضل وکرم سے معاف فر ماکر ہمارے اس نور کا بھی اتمام فرما دے! گویاوہ کہہ رہے ہوں گے کہ اے پرور دگار! جیسے تونے حضرت ابو بكرصديق اور حضرت عمر بن الخطاب رضى الله عنهما كونورٍ كامل عطا فرمايا ہے ایسے ہی اینے فضل وكرم سے ہمارے نور كا بھى اتمام فر ما دے۔اس ليے كەحدىث نبويٌ كے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس نور کے مختلف درجات ہوں گے۔ یہ گویا اس کا element ہے۔ ظاہر بات ہے کہ حضرت ابو بکر رہے کے ایمان میں اور ایک عام آ دمی کے ایمان میں زمین و آسان کا فرق ہوگا۔اور ہم ہے کسی کواگر کوئی رتی ماشدایمان نصیب ہو

جائے تو اس کی کیانسب ہے حضور گائی آغ اور حضرت ابو بکر صدیق کے ایمان کے ساتھ اس کی کیانسب ہے حضور گائی آغ اور حضرت ابو بکر صدیق کے ایمان کے ساتھ اس کی روشن مدینے سے صنعا تک پنچے گی۔ (بید بمن کا ایک شہر ہے۔) یعنی اس کے اثرات اس قدر زیادہ ہوں گے۔ اور فرمایا کہ پچھلوگ ایسے بھی ہوں گے جن کو بس اتنا نور ملے گا کہ وہ صرف ان کے قدموں کے سامنے روشنی کر رہا ہوگا۔ لیکن یہاں نوٹ کر لیجے کہ اس وقت وہ نور بھی بہت غنیمت ہوگا۔ اس کا کسی قدر اندازہ اس مثال سے لگایا جا سکتا ہے کہ کوئی شخص گھپ اندھیری رات میں سفر کر رہا ہوا وروہ پگڈنڈی بھی واضح نہ ہوجس پر جانا ہے تو اس موقع پر اگر اس کوکوئی معمولی ٹارچ بھی مل جائے تو وہ اس کے لیے بڑی قبتی چیز ہو گئا اور اگر کسی کے پاس لائین ہوتو وہ بھی ایسے موقع پر بڑا خوش نصیب ہوگا۔ جیسے اقبال نے گئا اور اگر کسی کے پاس لائین ہوتو وہ بھی ایسے موقع پر بڑا خوش نصیب ہوگا۔ جیسے اقبال نے کہا ہے۔

# اندهیری شب ہے ٔ جدا اپنے قافلے سے ہے تو ترے لیے ہے مرا شعلہ نوا قدیل!

لیکن اگر کسی کوحضرت ابو بکر وعمر رضی الله عنهما والا نور میسر آجائے تواس کے کیا کہنے۔ بیفرق و تفاوت بہر حال ہوگا۔ حدیث نبوی میں بیفرق و تفاوت اس حوالے سے بھی بیان ہواہے کہ چھوٹے اور کم تر درجے کا جنتی اپنے سے اوپر والے جنتی کوایسے دیکھے گا جیسے تم زمین پر بیٹھ کر آسان کے ستاروں کودیکھتے ہو۔ اس قدر فرق و تفاوت ہوگا!

آ گے فرمایا: ﴿ اِسْ الْحُمُّ الْکُوْمَ جَنْتُ تَجُوِیُ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُو ﴾ ' (ان سے کہا جائے گا کہ) آج بشارت ہے تمہارے لیے ان باغات کی جن کے دامن میں ندیاں بہتی ہوں گی'۔ یعنی آج کا دن تمہارے لیے بشارت کا دن ہے۔ تمہاری کلفتوں اور مشقتوں کا دوراب ختم ہوا تم امتحان کے مختلف مرحلوں سے گزر آئے ہواوراب تمہاری سختیاں اور تمہاری ابتلاء وآزمائش ختم ہوئی۔ آج سے تمہارے لیے بشارت ہمان باغات کی جن کے دامن میں ندیاں بہتی ہوں گی۔ میں عام طور پر' تنجوی مِنْ تنجوی مِنْ تنجومی الانظموری کا جونطری کا جونطری کا جونطری کا جونطری کا جونطری کا جونطری کے دامن میں ندیاں بہنا' زیادہ پند کرتا ہوں اس لیے کہ باغ کا جونطری

تصور ہوتا ہے وہ یہی ہے۔ایک باغ تو لوگوں کا بنایا ہوا ہوتا ہے جو وہ با قاعدہ منصوبہ بندی کے تحت بناتے ہیں جس کے مختلف درجات (levels) ہوتے ہیں جسے کہ شالا مار باغ ہے 'جبہ ایک باغ فطری ہوتا ہے۔ جیسے ایک وادی ہے' اس کے نشیب میں ایک ندی بہہ رہی ہے اور ندی کے دونوں اطراف میں ذرا بلندی پر درخت لگائے گئے ہیں۔اب ظاہر ہے کہ پانی کے اثرات زمین کے دونوں طرف سرایت کر رہے ہوں گے جواُن درختوں کے لیے زیادہ مفید ہیں۔لہذا ﴿ تَحْجُو یُ مِنْ تَحْجُهَا الْاَنْهُو ﴾ سے مرادیہ ہے کہ باغات کے دامن میں ندیاں بہہ رہی ہوں گی۔ علامہ اقبال نے اپنی نظم' آیک آرزو' میں اس کا ایک خوبصورت نقشہ کھینچاہے سع پانی بھی موج بن کراٹھ اٹھ کے دیکھا ہو! بہرحال یہ کہنا کہ'' نیچ ندی بہہ رہی ہے' اس سے کوئی فرق واقع نہیں ندی بہہ رہی ہے' اس سے کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔

مزید فرمایا: ﴿ خلِدِیْنَ فِیْهَا ﴾ ''اس میں تہمیں رہنا ہے ہمیشہ ہمیش' ﴿ فَلِكَ هُو َ الْفُوزُ الْعَظِیْمُ ﴾ '' یہی ہے اصل بڑی کامیابی' ۔ یہاں 'فلک 'کے بعد هُو بھی آیا ہے اور یہ حصر کا اسلوب ہے کہ '' یہی ہے اصل بڑی کامیابی' ۔ اس سے دراصل اس حقیقت کی طرف توجہ دلانی مقصود ہے کہ اگر چہ دنیا میں بھی انسان چا ہتا ہے کہ اپنی محنت کے کوئی نتائج دکھے لئے کین یہ اصل کامیابی نہیں ہے۔ جیسے سورة القف میں فرمایا گیا: ﴿ وَانْحُورُی تَوَجُورُی لَیْکُونُ مِیْنَ اللّٰهِ وَفَدْحٌ قَرِیْبٌ ﴾ کہ ایک اور وعدہ بھی تم سے کیا جارہا ہے جو تہمیں بہت پیند ہے' اور وہ ہے اللّٰہ کی طرف سے مداور فوری ﴿ وُنَدُی کُونُ کُمُ اَیْکُمُ اَحْسَنُ بِنَا لَیْ ہُورُونَ ہِیْکُ وَ اللّٰہ وَ فَدْتُ وَ لَیْکُ اللّٰہ وَ فَدْتُ وَ لَیْکُ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ فَدْتُ وَ لَیْکُ اللّٰہ وَ فَدْتُ وَ لَیْکُ اللّٰہ وَ فَدْتُ وَ وَ اللّٰہ وَ وَدُمِ مِیْنَ اللّٰہ وَ فَدْتُ وَ وَرِیْنَ کُمْ اَلْہُ اللّٰہ وَ وَدُمُ وَ وَلَمْ اللّٰہ وَ وَدُونُ ہِیْکُمْ اَنْہُ اللّٰہ وَ وَدُمُ اللّٰہ وَ وَدُونَ ہِیْمُ مِیْ کَا اللّٰہ وَ وَدُمُ اللّٰہ وَ وَدُونَ ہِیْمُ مِیْ کَامِیا اللّٰہ وَ وَمُلْمِیْنَ اللّٰہ وَ وَجَدِ اللّٰہ وَدِیْ اِلْ کَ مُی جَمِد کا کُونُ مِیْمُ اللّٰہ وَا کہ وَ جَدِ اللّٰہ اللّٰہ وَ کُنْ جَالِ القدر رسول دنیا سے یوں ہی ہے گئے کہ انہیں کوئی پیروکارنہیں مل سے دیا تھا کے کہ خیل القدر رسول دنیا سے یوں ہی چلے گئے کہ انہیں کوئی پیروکارنہیں مل سے دیا تھا کی کہ خیل القدر رسول دنیا سے یوں ہی چلے گئے کہ انہیں کوئی پیروکارنہیں مل سے دیا تھا کہ کہ کہ کہیں کہ کہ کہا کہ کہ کہ کہیں کوئی پیروکارنہیں مل سے دیا تھا کہ کہ کہیں کوئی پیروکارنہیں مل سے دیا کہ کہ کہیں کوئی ہے کہ کہ کہیں کوئی ہیں کہ کہ کہیں کوئی پیروکارنہیں مل سے دیا کہ کہ کہ کہیں کوئی ہیں کہ کہ کہیں کہ کہ کہیں کہ کہیں کہ کہ کہیں کوئی ہیں کہ کہ کہیں کوئی ہیں کہ کہ کہیں کہ کہ کہیں کوئی ہیں کہ کہ کہیں کوئی ہیں کہ کے کہ کہیں کوئی کے کہ کہیں کیا کہ کوئی کے کہ کہی کے کہ کہیں کے کہ کہا کہ کہ کہی کے کہ کہ کہیں کے کہ کہ کہ کوئی کے کہ کہ کہ کہ کہ کی کہ کے

حضرت نوح اللیک کو ساڑھے نوسو (۹۵۰) برس کی تبلیغ کے منتیجے میں صرف ستریا بہتر افراد ملئ بلکہ ایک رائے تو یہ بھی ہے کہ اسنے بھی نہیں ملے۔سوائے ان کے تین بیٹوں اور ان کے گھر والوں کے کوئی ان کے ساتھ نہیں تھا۔ قرآن کے الفاظ ہیں: ﴿ وَمَا امَّنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيْلٌ ﴾ (هود: ۴م) ''اور ايمان نهيس لائے اس كے ساتھ مگر تھوڑے ہى لوگ'۔ ساڑھےنوسوسال کا عرصہ بہت بڑا عرصہ ہے۔لیکن حقیقت یہ ہے کہ نا کا می کااس کو چے میں گزر ہی نہیں۔جوآٹ کا فرض تھاوہ انہوں نے بطریق احسن ادا کیا اور ججت تمام کردی۔ ینفسیاتی اعتبار سے بہت اہم مسکہ ہے۔خاص طور پر ہراُس شخص کے لیے جودین کی کسی خدمت کا بیڑاا ٹھائے اوراس کے لیے کمرکس لےاس پریہ بات یوری طرح واضح ہونی چاہئے کہ اس کا نصب العین سوائے آخرت کی فلاح اور اللہ کی رضا کے کوئی نہ ہو کوئی اور شے اس کی نظر میں نصب العین کا درجہ اختیار نہ کر لے۔اصل شے اپنے فرض کی ادا نیکی ہے اور یہی اصل کامیابی ہے۔ چنانچہ سورۃ الصّف میں فرمایا: ﴿ تُوْمِنُونَ باللّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِٱمْوَالِكُمْ وَٱنْفُسِكُمْ ﴿ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمُ اِنْ ع دهود من و من الله العني الرغم بيدوشرا كط يوري كرلوكه الله اوررسول (مَنَالِينَةِ) برايمان لي آ وَاورالله كَي راه ميں اپنے مالوں اور جانوں كے ساتھ جہاد كروتو بيد چيزتمہارے ليے خبر ہے اكرتم جانو۔اوروہ خيركيا ہے! ﴿يَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّتٍ تَجُرَى مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهَارُ وَمَسْكِنَ طَيَّبَةً فِي جَنَّتِ عَدُن ﴿ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ۞ ﴿ `وه تمہارے گناہ بخش دے گا اور تہہیں ایسے باغات میں داخل کرے گا جن کے دامن میں نہریں بہدرہی ہوں گی اور (تمہارے لیے) یا کیزہ مکانات ہوں گے رہائش باغات میں ۔ یہی ہے بڑی کامیابی''۔آگے وہی بات کہی جارہی ہے کہ ﴿وَٱخْرِی تُعِجُّونُهَا ﴿ نَصْرٌ مِّنَ اللهِ وَفَتْحٌ قَرِيْبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ ثَاور وه دوسرى چيز بحى (تمہیں عطاکرے گا) جومہیں بہت پیند ہے اللہ کی طرف سے مدداور قریب ہی میں حاصل ہوجانے والی فتے۔اور (اے نبی !) اہل ایمان کوخوشخری دے دیجے! "اب ظاہر بات ہے کہ بیہ بات تو کہی جارہی ہے ت ۲ ھے آس یاس۔اس سے پہلے کتنے ہی صحابہ ہیں جوجام

شہادت نوش کر چکے اور ابھی تو وہ نصر بے خداوندی قریب بھی نہیں آئی تھی۔ پھے تھا ہرام بھی شہادت نوش کر چکے اسلام ابھی شہادہ تو کے میں ہی شہیدہ و گئے تھے جواسلام کی مغلوبیت کا دور ہے۔ یوں کہیے کہ اسلام ابھی اپنی اجنبیت کے دور میں تھا۔ تو ذراسو چئے کہ جو مکہ میں ہی شہیدہ و گئے کیا وہ ناکام ہیں؟

(معاذ اللہ ثم معاذ اللہ) لہذا یہ بات ذہن میں بالکل واضح رئی چاہیے۔ ور نہ عام طور پر یہ ہوتا ہے کہ آ دمی جب دیکھتا ہے کہ اس دنیا میں میری کوشش بار آ ورنہیں ہور ہی اور لوگوں کا رجوع میری طرف نہیں ہور ہا لوگ میراساتھ نہیں دے رہے تو وہ by hook or by کہ مصداق کوئی الٹاسیدھا طریقہ آ زما تا ہے اور کوئی مخضر اور آسان راستہ (شار ب کے ) اختیار کر لیتا ہے۔ یہ صرف اسی صورت میں ہوتا ہے اگر ذہن میں یہ خناس پیدا ہو جائے کہ اصل کا میا بی تو یہاں کی کا میا بی ہے۔ جبکہ یہ بات ہر گر نہیں ہے بلکہ اصل کا میا بی جو اسل کی کا میا بی ہے۔ جبکہ یہ بات ہر گر نہیں ہے بلکہ اصل کا میا بی بی کا میا بی ہے۔ الہذا فر مایا: ﴿ فَرِلْكَ هُو الْفُوزُ الْعَظِیْمُ ﴾ " دیمی ہے اصل بڑی کا میا بی "۔

## حصولِ نور کے لیے منافقین کی دہائی اوراس کا جواب

آگے ترجمہ کر لیجے: ﴿ اَلَّهُ مَ لَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقُونُ وَالْمُنْفِقَا الْمُنْفِقَا الْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقَا اللهِ اللهُ ا

ذراجم پرعنایت کریں! بیا قتباس کالفظ بھی قبکس سے باب افتعال کا مصدر ہے۔قبکس ا کہتے ہیں چنگاری کو۔آپ کسی کے چولہے سے چنگاری لے آئے اور اپنے چولہے میں آ گ جلالی توبیا قتباس ہے۔اردو میں ہم پیلفظ quotation کے معنی میں استعمال کرتے ہیں۔آپانا کوئی مضمون لکھ رہے ہیں اور اس میں آپ نے کسی اور کے مضمون سے کوئی شے لاکر شامل کی تو بیا قتباس ہے۔ گویا آپ نے کسی کے چولیے سے ایک چنگاری لاکر اینے چولیے میں شامل کی ہے۔اس کی آپ نشان دہی بھی کر دیتے ہیں کہ یہ اقتباس (quotation) ہے جوفلاں کے مضمون سے لیا گیا ہے۔حضرت موٹیٰ العکیٰ کا کو دورانِ سفر راست میں جب آ گ نظر آئی تھی توانہوں نے اپنی رفیقۂ حیات سے کہاتھا: ﴿ امْكُنُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ انَسْتُ نَارًا لَّعَلِّي اتِيكُمْ مِّنْهَا بِقَبَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدِّي ﴿ (طه ) " تظہر و جھے آ گ نظر آئی ہے شاید میں وہاں سے آپ کے لیے کوئی ا نگارا لاسکوں یا جھے اس آگ پر سے راستے کا ہی کچھ پتہ چل جائے''۔تویہاں منافقین کے قول میں بھی وہی لفظ آیا ہے: ﴿ ٱنْظُورُونَا نَقْتَبِسُ مِنْ نُورِ كُمْ ﴾ كه ذرا جمیں مہلت دو' ہمارا انتظار كرو' ہمارے لیے تھم رو کہاں قدم بڑھائے چلے جارہے ہو و راتھم رو کہ ہم تمہارے اس نور سے استفاده کرلین تا که ہم بھی کسی طور ہے اس بڑی کھین منزل کو طے کرلیں۔

﴿ قِیْلَ ارْجِعُواْ وَرْآءَ کُمْ فَالْتِمِسُواْ نُورًا ﴾ ' ( توان سے ) کہا جائے گا کہ (اگرمکن ہے تو) این پیچھے (واپس) چلے جاؤ' پھر (وہاں) نور تلاش کرو'۔ یہاں ذرانوٹ کیجے کہ لفظ' فَالُوْا'' کے بجائے' فِیْلُ '' آیا ہے۔ یعنی ان سے کہا جائے گا۔ اب جبکہ اس کُرے حال میں وہ ان مؤمنین سے درخواست کریں گے تو اِن اہل ایمان کی مرقت' شرافت اور نجابت سے یہ بات بہت بعید ہے کہ وہ انہیں جھٹک دیں اور ترشخ کر کہیں کہ جاؤوا پس دنیا میں جا کرنور تلاش کرو۔ لہذا مجمول کا صیغہ آیا ہے کہ ان سے کہا جائے گا۔ (قِیْلُ) کوئی کہ کے گا۔ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوگا۔ جیسے بشارتیں دینے والے ہاتف غیبی ہوں گے کوئی ملائکہ ہوں گئا کہ وی گا کہ لوٹ جاؤ بیجھے کی طرف اور تلاش کرو۔ لممس کہتے ہیں چھونے کو تو التماس کا مطلب ہے کسی شے کو تلاش کرنا' ٹولنا' حاصل فور۔ لممس کہتے ہیں چھونے کو تو التماس کا مطلب ہے کسی شے کو تلاش کرنا' ٹولنا' حاصل

کرنا۔ان الفاظ میں بیاشارہ موجود ہے کہ بینوریہاں سے نہیں ملتا' بید نیا میں حاصل کیا گیا تھا' یہاں تو بس ظاہر ہوا ہے۔اہل ایمان نے دنیا میں ہی بینور کمایا تھا اور انہوں نے قرآن تھا' یہاں تو جس کراس سے محروم رہے' سے اقتباسِ نور کیا تھا۔قرآن تمہارے پاس بھی تھالیکن تم جان بوجھ کراس سے محروم رہے' اور بیا عمالِ صالحہ کا نور بھی بید نیا سے کما کرلائے ہیں جو یہاں ظاہر ہورہا ہے۔اب ظاہر ہے کہ دنیا میں واپس لوٹے کا کوئی سوال نہیں' اب دُنیا کی طرف رُجوع کا کوئی امکان نہیں۔لہذا الراجعوٰ اور آء محمہ فاکتیم سوال نور گا کا ترجمہ ہم کریں گے کہ اگر ممکن ہے تولوٹ جاؤ بیجھے کی طرف (دنیا میں) اور حاصل کرنے کی کوشش کرونورکو!

#### نفاق كى حقيقت اور مراحل ومدارج

آ گے بڑھنے سے قبل مناسب معلوم ہوتا ہے کہ نفاق کی حقیقت اور اس کے مراحل و مدارج (stages) کو بھھ لیا جائے ۔نوٹ کیجیے کہ لفظ زنفاق 'اور انفاق 'کا مادہ ایک ہی ہے' لعِنْ 'ن ْفْ قُنْ ' ـ نَفَقَ ' يَنْفُقُ سے إِفعال كے وزن يرلفظ ُ إِنفاق ' بناہے جس كے معنى بيں ختم ہوجانا' خرج ہوجانا۔ جیسے کہا جاتا ہے: نَفَقَ الْفَرَسُ '' گھوڑا مرگیا''یا'' گھوڑا کام آ گیا"۔اورنَفَقَتِ الدَّرَاهِمُ" بیے تم ہوگئے!" یہاں اس انفاق کا تذکرہ پہلے ہو چاہے باي الفاظ: ﴿ امِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَ انْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخُلَفِينَ فِيه ﴾ اوراس مادے سے بابِ مُفاعله میں''منافقت'' بناہے۔''نفق'' سے مراد ہے زیرز مین راستہ یا سرنگ جس کے دومُنہ ہوتے ہیں۔ پچھلے زمانے میں بادشاہ عام طور پرایسے فوجی قلع بنواتے تھے کہ ان میں کل بھی ہوتے تھے اور شکست کی صورت میں اپنی جان بچانے کے لیے قلعے میں ایسی خفیہ سرنگیں بنائی جاتی تھیں جو دُ ورکسی جنگل میں جا کرنگلی تھیں' تا کہ دشمن اگرصدر دروازے سے داخل ہوہی جائے تو وہ اس سرنگ کے ذریعے سے گھوڑے دوڑاتے ہوئے فرار ہوسکیں ۔لہذا بچاؤ کے لیے بیرنگیں بنائی جاتی تھیں ۔اسی طرح گوہ جوا یک صحرائی جانور ہے اس میں اللہ نے اتنی عقل رکھی ہے کہ وہ اپنے لیے زیر زمین جو بھٹ یابل بنا تا ہے اس کے دومُنہ رکھتا ہے تا کہ اگر ایک راستے سے شکاری کتے داخل ہوں تو وہ دوسرے راستے ے نکل کراپنی جان بیا سکے۔اس لیے کہ صحرائی لوگ اس کا شکار کر کے اس کا گوشت کھاتے

تھے۔ گوہ کے بل کو نافِقاء کہتے ہیں۔اسی''نفق'' سے لفظ''منا فقت'' بناہے۔ تو منا فقت کی اصل حقیقت یہی ہے کہ اپنے آپ کو بچا کر رکھنا۔ایک تو صادق الایمان ہوتے ہیں جن کا رویہ یہ ہوتا ہے کہ وہ سب کچھ کھیا دینے میں ہی اپنی کا میا بی سجھتے ہیں۔ جیسے اقبال نے کہانے

#### تو بچا بچا کے نہ رکھ اسے ترا آئنہ ہے وہ آئنہ کہ شکستہ ہو تو عزیز تر ہے نگاہ آئنہ ساز میں!

لیکن منافقین کا روبہ اس کے برعکس ہوتا ہے کہ نیج کی کرچلؤ جان اور مال کوبھی بچاؤ اور مسلمانوں کے ساتھ بھی چلو۔ بظاہرا بیان لے آنان کی مجبوری بن جاتا ہے کیونکہ اگر سارا قبیلہ ایمان لے آیا ہے تو ان کا بھی ایمان لے آنا معاشرتی دباؤ کی بنا پرلاز می ہوجاتا ہے ورنہ تو آنہیں اپنے قبیلے سے کٹنا پڑتا ہے۔ تو وہ مسلمانوں میں تو شامل ہوجاتے ہیں مگر اپنے آپ کو بچانا دراصل نفاق کی بنیا دہے۔

جنونی ہیں' یہ fanatics ہیں۔ تو جب مؤمنین صادقین سے دشمنی ہوگئ تو یہ نفاق کی تیسری سٹیج ہے۔ یہ نفاق دراصل انسان کی باطنی کیفیت ہے جومختلف مراحل سے گزر کرانتہائی سٹیج کو پہنچتی ہے۔ یہاں اس کو بہت عمر گی کے ساتھ واضح کیا گیا ہے۔

### نفاق کے بارے میں ایک مغالطے کا از الہ

ایک بات اورنوٹ کر لیجے کہ دور نبوی مُثَاثِیْغُ میں شعوری نفاق بہت شاذ اور کم تھا۔ عام مغالطہ یہ ہے کہ منافق وہی ہوتا ہے جو جان بوجھ کر منافق بنا ہوا ہؤ جبکہ در حقیقت یہ بات نہیں تھی۔منافقین کی اکثریت و تھی جوایمان تو خلوص کے ساتھ لائے تھے' کیکن ایمان کے تقاضے پورے کرنے کے لیے جوہمت درکار ہوتی ہے ان میں اس کا فقدان تھا۔ گویا ع ''ہرچہ باداباد ماکشتی در آب انداختیم''والی کیفیت نہیں تھی۔جس شخص میں ایمان کی پختگی اور گہرائی اتن نہیں ہوتی کہ وہ اپناسب کچھاللہ کی راہ میں لگانے کے لیے تیار ہوجائے تو وہ ایک طرح کی پسیائی اختیار کرتا ہے اور ارتدادِ معنوی کا شکار ہوجا تا ہے اور اندر ہی اندر پیچیے ہٹنا شروع کرتا ہے۔ درحقیقت اسے بیخیال نہیں ہوتا کہ میں منافق ہو گیا ہوں' بلکہ وہ سوچّنا ہے کہ ان (عیے اہل ایمان) کو کیا ہو گیا ہے خواہ مخواہ پیلوگ جنگ کے لیے تیار ہو جاتے ہیں' آخر صلح سے بھی تو کام چل سکتا ہے اور دشمن کوگڑ دے کر بھی تو مارا جا سکتا ہے' جبکہ بیلوگ ہروقت جنگ ہی کی فکرر کھتے ہیں ۔غزوہ بدر کے موقع پران کا موقف تھا کہ جب اللہ نے فرما دیا ہے کہ دومیں سے ایک پڑتمہیں ضرور فتح مل جائے گی تو قریش کے قافلے کی طرف کیوں نہیں چلتے جہاں بہت سامال و دولت ہے اور ان بچاس آ دمیوں کے ہتھیار بھی ہمیں مل جائیں گے۔مصلحت کا تقاضا تو یہ ہے کہ پہلے اُدھر جائیں! تواصل میں وہ لوگ پنہیں سمجھ رہے ہوتے کہ ہم جھوٹے ہیں' یا ہم دھوکہ دے رہے ہیں' بلکہ پیاصل میں مسلمانوں کے اندر ہی گڈ ٹہ ہوتے ہیں۔ چنانچہ سورۃ المنافقون ہی میں فرمایا گیا ہے: ﴿ فَلِكَ بِأَنَّهُمْ المَنُوا ثُمَّ كَفُرُوا ﴾ ' يداس ليه مواكه بدايمان لائ پركفريس حلي كئو' ـ يعني بدأيمان تولائے تھےخلوص کے ساتھ'نہ کہ دھوکہ دینے کے لیے'لیکن پھر رفتہ رفتہ ارتدادِ معنوی کا شکا

رہو گئے اور پیپا ہوتے ہوتے کفرتک چلے گئے۔ یعنی ان کا بیار تد ادا ندر ہی اندر ہوتا ہے۔
لیکن ظاہر بات ہے کہ انہیں ایک قانونی تحفظ تو حاصل رہتا ہے۔ جیسے دیمک سی چوکھٹ یا
شہتر کو اندر سے تو چٹ کر چکی ہوتی ہے لیکن او پر ایک تہہ چھوڑ دیتی ہے تا کہ دیکھنے والوں کو
پیتہ نہ چل جائے کہ اندر اس چوکھٹ یا شہتر کے ساتھ کیا قیامت گزرر ہی ہے۔ تو نفاق بھی
دراصل یہی ہے جو باطن میں شروع ہوتا ہے۔

اس اعتبار سے اگر غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ عام معنی میں گنا ہگار اور اس قسم کے غیر شعوری منافق میں بس تعبیر کا فرق ہے۔ گنا ہگار بھی تو یہی ہوتا ہے جو جانتا ہے کہ یہ شے اللہ نے حرام کی ہے گھر بھی اس کا ارتکاب کر رہا ہوتا ہے۔ تو اس وقت وہ بھی ایمان سے تہی ہوتا ہے! اس اعتبار سے جان لینا چاہیے کہ گنا ہگار اور ایسے منافق میں حقیقت کے اعتبار سے باریک ساپر دہ ہے۔ یہ بات میں نے اس لیے بیان کی ہے کہ اس آ بیت میں ایک خاص اور اہم نکتہ ہے جو اس کے بغیر سمجھ میں نہیں آ سکتا۔

اب آگے چلے! جب اہل ایمان آگے نکل جائیں گے تو یہ منافق مرداور عورتیں ان کے کہیں گے: ﴿ انْظُرُووْ نَا نَفْتَیِسْ مِنْ نَوْدِ کُمْ عَ ﴾ کہ ذرا جمیں مہلت دو جماراا نظار کرو تاکہ ہم تمہار بے نور سے استفادہ کرلیں ' کھا قتباس کرلیں ۔ ہم بھی اس سے فائدہ اٹھا کر بل صراط پر سے گزرجائیں ۔ ﴿ فِیْلُ ارْجِعُوا وَرَ آءَ کُمْ فَالْتَمِسُوا نُورُ اللّٰ ' کہا جائے بل صراط پر سے گزرجائیں ۔ ﴿ فِیْلُ ارْجِعُوا وَرَ آءَ کُمْ فَالْتَمِسُوا نُورُ اللّٰ ' کہا جائے گاکہ اپنے بیچے کی طرف لوٹ جاؤاور نور تلاش کرو' ۔ لیمی اگر تبہار بیل دیا گیا بلکہ دنیا کی طرف لوٹ جاؤاور نور تلاش کر کے لے آؤاس لیے کہ یہ نور یہاں نہیں دیا گیا بلکہ یہ دنیا کی زندگی میں کما کرساتھ لایا گیا ہے۔ دنیا میں ایمان کا بھی کسب کرنا ہوتا ہے اورا عمالِ مالی وزیر کی کوشش کرو۔

تلاش کرنے کی کوشش کرو۔

اہل ایمان اور منافقین کی تقطیب

آ گے فرمایا: ﴿ فَضُوبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ فَصِيل

حائل کردی جائے گی جس کا ایک دروازہ ہوگا'۔ یہ فسیل تو در حقیقت ایک فصل قائم کرنے کے لیے ہوگی۔ اہل ایمان آ گے نکل گئے ہوں گے اور اِدھر بیمنا فق پیچھے سے پکارتے ہی دہ جائیں گے۔ ان کے درمیان فاصلہ تو پہلے سے ہوگیا ہوگا'اب ان کے درمیان فسیل بھی حائل کر دی جائے گی۔ اس طرح اہل ایمان اور منافقین کی تقطیب (polarization) عمل میں آ جائے گی۔ اس درود یوار کی کیفیت بایں الفاظ بیان کی جار ہی ہے: ﴿بَاطِنُهُ فِیْهِ الْاَحْدَابُ ﴿ اِسَ کے اندر کی طرف رحمت ہوگی اور اس کے باہر عذاب ہوگا'۔ یعنی اس دیوار کے اندر کی طرف رحمت خداوندی کا نزول شروع ہو جائے گا' اہل ایمان کی ابتدائی مہمان نوازی کا سلسلہ شروع ہو جائے گا' جبکہ اس فسیل کے باہر کی طرف عذاب کا آغاز ہو جائے گا۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ باطِنّہ اور ظارِقرہ کی ضمیر کا مرجع کیا ہے؟ بہت سے حضرات نے اس سے دروازہ مرادلیا ہے کہ اس دروازے کے اندر کی جانب اللّٰہ کی رحمت کا نزول اور اس کے باہر کی جانب عذا بِ خداوندی کا ظہور شروع ہوجائے گا۔لیکن مجھے اس نقط ُ نظر میں کا فی تامل تھا۔ اس مقام پرغور وفکر کے نتیج میں میری جورائے بنی ہے اس کی تائید مجھے امام رازی سے ل گئی ہے کہ اس ضمیر کی نسبت دروازے کی طرف نہیں ہے بلکہ سود (فصیل) کی طرف ہے۔(واللّٰداعلم!) لیعنی اس فصیل کے اندر کی طرف اللّٰہ کی رحمت ہوگی اور اس فصیل کے باہر کی طرف اللّٰہ کا عذا بہوگا۔

## اہل سنت کے ایک عقیدے کی قرآنی بنیاد

اس مقام پرایک خیال سا آتا ہے کہ اس فصیل میں دروازے کی کیا ضرورت ہوگ؟
لیکن آج مجھے اس پر انشراح ہوا ہے کہ یہاں دروازے کا تذکرہ کیوں ہے۔ یہ در حقیقت ہمارے اہل سنت کے ایک مجمع علیہ عقیدے کیلئے بنیاد ہے جس کیلئے قرآن مجید میں اس کے علاوہ کہیں اور ذکر نہیں ہے۔ اہل سنت کا مجمع علیہ عقیدہ ہے کہ جس شخص کے دل میں ایمان کی علاوہ کہیں اور ذکر نہیں ہے۔ اہل سنت کا مجمع علیہ عقیدہ ہے کہ جس شخص کے دل میں ایمان کی گئے دور میں ہوگا ۔ جہنم میں گئو دصرف ان کے لیے ہے جن کے دلوں میں سرے سے ایمان کی کوئی رمی نہیں ہوگا۔

جن غیرشعوری منافقین کامیں نے تذکرہ کیا ہے ان کے اور عام گنا ہگاروں کے مابین در حقیقت صرف ایک تعییر کا فرق ہے ورنہ جو تضاداُن کی زند گیوں میں ہے وہی تضاد اِن کی زند گیوں میں بھی ہے۔اس بارے میں میں سائیں عبدالرزاق صاحب کا یہ قول سنایا کرتا مول : 'جودم غافل سودم كافر! ' اورارشادِ الله عن ﴿ وَمَنْ لَّهُ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَيْكَ هُمُ الْكُفِورُونَ ﴿ ﴿ المَائِدَةِ ﴾ (المائدة) ' اورجس نياس كِمطابق فيصله نه كيا جوالله نے نازل کیا ہے تو وہی تو کافر ہیں'۔ ہماری عدالتوں میں ہرروز نہ معلوم کتنے فیصلے قرآن و سنت کےخلاف ہورہے ہیں۔ پورے ملک اور پوری اُمت مسلمہ کی سطح پر جو فیصلے ہورہے ہیں وہ سب کے سب اللّٰہ کی شریعت کے خلاف ہورہے ہیں۔ قر آن کے فتوے کے مطابق تو ہم سب کے سب کافر ہیں۔ لہذا غیر شعوری منافق اور گنا ہگار میں کوئی فرق نہیں ہے۔ چنانچہایک مرتبہ جوفصیل حائل کر دی جائے گی وہ ابدی نہیں ہے بلکہ ان میں سے بھی جن کے اندرایمان کی کچھ رمق ہوگی ان کو بہر حال وہاں سے نکانا ہے۔اس لیے یہاں پر صراحت کے ساتھ دروازے کا ذکر کیا گیاہے ورنہ واقعہ بیہے کہ اس کا کوئی اور کل نہیں ہے ۔جن لوگوں نے اس مقام برزیادہ غور وفکر نہیں کیا وہ کہتے ہیں کہ اہل ایمان اُس درواز ہے کے ذریعے سے جنت میں داخل ہوں گے والانکہ اس مرحلے کی پوری تصویر جب سامنے آتی ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ فصل تو پہلے سے قائم ہو چکا ہوگا' کیونکہ جن کے یاس نور ہوگا وہ تو آ گے نکل جائیں گے اور دوسرے انہیں پکارتے رہ جائیں گے کہ ذرائھہر واور پھران کے مابین فصیل قائم کردی جائے گی۔ فَضُوبَ بَیْنَهُمْ مِین 'ف' تاکیدے لیے ہے۔ لہذا یہ درواز ہاہل جنت کے جنت میں داخلے کے لینہیں ہے بلکہ درحقیقت پیدرواز ہابآ کندہ ان لوگوں کے لیے ہے جن کے دلوں میں ایمان کی کچھ نہ کچھ رمق اور روشنی ہوگی کیکن وہ مجموعی طرزِعمل کے اعتبار سے اس سزا کے مستحق ہو چکے ہوں گے۔لہذاوہ اپنے گنا ہوں کے بقدرسزایا کربا ہرنگل آئیں گے۔ بیاہل سنت کاا جماعی عقیدہ ہے۔

اب قر آن کریم میں کہیں اور اس کا تذکرہ کیوں نہیں ہے'اسے بھی سمجھ لینا چاہیے۔ دراصل بعض چیزیں عقلی اعتبار سے اتنی بلند ہوتی ہیں کہ عام لوگوں کے سامنے ان کو بیان کرنا

أن كے ليے فتنے كا سبب بن سكتا ہے البذااعلى ترين فلسفيانه مسائل كوقر آن حكيم نے بہت ہی خفیہ اور فلسفیانہ انداز میں بیان کیا ہے کہ سمجھنے والاسمجھ جائے گا،عقلمند کے لیے اشارہ کافی ہوتا ہے الیکن عام آ دمی اس مقام پر سے یہ مجھ کر گزر جائے گا کہ کوئی خاص بات نہیں ہے۔اگریہ بات بڑے اہتمام کے ساتھ آئی ہوتی تو عام آ دمی بھی رک جاتا اورغور کرنے پر مجبور ہوجاتا' جبکہاس کے اندراس کی استعداد اور صلاحیت نہیں ہوتی ۔قرآن مجیداللہ تعالیٰ کا کلام ہے جس میں سب کے لیے راہنمائی موجود ہے اور اس میں سب کی ضروریات کا احاطه کیا گیا ہے جبکہ دین کے بعض حقائق ایسے ہیں کہ ان کوزیادہ عام کر دیا جائے تو لوگوں میں بے ملی پیدا ہو جائے گی۔ویسے تو بیضور کرنا بھی ہمارے لیے ممکن نہیں ہے کہ ایک کھیے کے لیے بھی جہنم کا داخلہ کس در جے شدائداور مصائب کا ذریعہ بن جائے گا'لیکن اگر آ دمی يه بجھ لے كما يمان كى كوئى رمت بھى ہوئى تو بالآ خرجہنم سے فكل جائيں گے تواس سے خواہ مخواہ اس کے اعصاب ڈھیلے پڑتے ہیں اور اس کے اندرعمل کا جذبہ کمزور پڑتا ۔ لہذا میضمون قرآن مجید میں شرح وبسط کے ساتھ نہیں آیا۔اسی طرح سورۃ الفرقان میں ایک مقام ایسا آیا ہے کہ اس سے قرآن مجید میں عذابِ قبر کا ثبوت مل جاتا ہے ورنہ قرآن مجید میں صراحت كے ساتھ عذاب قبركا تذكرہ نہيں ہے۔ وہاں فرمايا گيا ہے: ﴿ يُضْعَفُ لَهُمُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ ﴾ '' دوگنا كياجائے گااس كے ليے عذاب قيامت كے دن' معلوم ہوا کہ قیامت سے پہلے بھی عذاب کی کوئی شکل ہے 'جب ہی تو وہ دو گنا کیا جائے گا۔

## مسلمان معاشرے میں منافق کا قانونی و دستوری سٹیٹس؟

اب ذراچشم تصور سے دیکھئے کہ اہل ایمان آ گےنکل گئے منافقین اِدهر رہ گئے اور درمیان میں فصیل حائل ہوگئ ۔ ﴿ یُنَا دُوْنَهُمْ اَلَمْ نَکُنْ مَعَکُمْ ﴿ ﴾ ' وہ انہیں پکار کر کہیں درمیان میں فصیل حائل ہوگئ ۔ ﴿ یُنَا دُوْنَهُمْ اَلَمْ نَکُنْ مَعَکُمْ ﴿ ﴾ ' وہ انہیں منافق اورمؤمن گے: کیا ہم تمہارے ساتھ نہ تھے؟' ہیاس امر واقعہ کی تعبیر ہے کہ دنیا میں منافق اورمؤمن گڑ ہیں سب قانونی طور پر مسلمان ہیں بلکہ مسلمان معاشرے میں منافق اورمؤمن کے اورمقی اور فاسق کے قانونی اور دستوری حقوق بالکل برابر ہیں۔ دنیا

میں ان کے مابین معاشرتی 'سیاسی اور دستوری حقوق میں کوئی فرق نہیں ہے۔ اس لیے کہ قانونی تقسیم تو بہر حال ایک ہی ہے سب مسلمان شار ہوتے ہیں۔ اس ضمن میں امام اعظم امام ابوحنیفہ کا موقف ہے کہ: اُلایکمان قول کا یزید وکلا یکنفی لیمان تو زبانی اقرار کا نام ہے 'جونہ گھٹتا ہے نہ بڑھتا ہے۔ ان کی مراد حقیقی ایمان نہیں بلکہ قانونی ایمان ہے جوانسان کوایک قانونی و دستوری status دیتا ہے اور وہ گھٹتا یا بڑھتا نہیں ہے بلکہ جامد ہے۔ جبکہ حقیقی ایمان کا فیصلہ اللہ کے حضور جا کر ہوگا اور اس کا نور میدانِ حشر میں ظاہر ہوگا۔ کوئی متی ہے تو اللہ کے ہاں اجر لے گا'فاس ہے تو وہ ہاں سز ابطلتے گا۔ یہاں تو مسلمان کی حیثیت سب سے سب برابر ہیں۔ جیسے کہا جاتا ہے' اگر مسلم محفوق لے گل مسلم '' یعنی تمام مسلمان کی برابر ہیں۔ جیسے کہا جاتا ہے' اگر مسلم پہیں' قانونی اور دستوری حیثیت سب کی برابر ہے۔

میدانِ حشر میں جب چھنی گے گا اور حقیقی مؤمن اور محض نام کے مسلمانوں کے مابین تفریق ہوجائے گی تو بیلوگ حقیقی اہل ایمان کو پکار پکار کر کہیں گے کہ کیا دنیا میں ہم تمہارے ساتھ نہ تھے؟ آج تمہارے اور ہمارے مابین اتنا فرق وتفاوت کیوں ہے؟ کیا ہم بھی معجد نبوگ میں تمہارے ساتھ نمازیں ادائییں کرتے تھے؟ ظاہر ہے کہ بیلوگ اہل ایمان میں گڈ مڈتھے۔ بیق جب اُحد کا موقع آیا تو معلوم ہوا کہ کون کیا ہے جب رئیس المنافقین عبد اللہ بن اُبی تین سوآ دمیوں کو لے کر میدانِ جنگ سے واپس آگیا۔ معلوم ہوا کہ جب تک آز ماکش نہ ہود نیا میں اصل اہل ایمان اور جھوٹ موٹ کے مسلمان کے مابین تمیز نہیں ہو کتی ۔ ورنہ تو دنیا میں اصل اہل ایمان اور جھوٹ موٹ گائی نے نے مسلمان کے مابین تمیز نہیں ہو اللہ بی اُبی کی تماز جنازہ اوا کی ہے اور اس کی تدفین کے لیے اپنا کر چونایت کیا ہے۔ اس لیے کہ اس کے بیٹے عبد اللہ بی موٹ بی کہ حضور! اللہ کی انتقال ہوگیا ہے آپ اپنا کر چونایت فرمادیں تو میں اسے اس کا کفن دے دوں ۔ حضور مُلی اُلی کی کر تد دے رہے ہیں! آپ نے فرمایا: ''عمر! میرا کر تدا سے خدا کے عذا ب دوں ۔ کی کر تد دے رہے ہیں! آپ نے فرمایا: ''عمر! میرا کر تدا سے خدا کے عذا ب

سے بچانہیں سکے گا''۔رسول اللّٰہ مَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللل

## راهِ" نفاق" كيسنگ ہائے ميل اور فتنے كى تين نسبتيں

منافقین کی پکار کے جواب میں اہل ایمان کا جواب نقل ہوا: ﴿ قَالُو ۗ ا بَلٰی ﴾ ''(اہل ایمان) کہیں گے: کیوں نہیں!''اب آ گے جوالفاظ آرہے ہیں وہ علم ومعرفت اور تفقہ کا بہت بڑا خزانہ ہیں۔ فرمایا: ﴿ وَلٰ کِنْکُمْ فَتَنْتُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ ''دلیکن تم نے اپنے آپ کو (اپنے ہاتھوں) فتنے میں ڈالا'۔ اب اہل ایمان جواب دے رہے ہیں کہ دنیا میں تو تم ہمارے ساتھ ہی تھاس میں کوئی شک نہیں' لیکن تم نے اپنے آپ کو اپنے ہاتھوں فتنے میں ڈالا۔

آئے تب تو بچھلا کیا دھراسارامعاف ہوجائے گا'ورندان کے لیے عذابِجہنم ہے۔ تیسری نسبت یہ ہے کہ انسان اینے آپ کوخود فتنے میں ڈالتا ہے۔اس سے مرادیہ ہے کہ جولوگ اہل وعیال اور مال ومتاعِ دُنیوی کی محبت میں گرفتار ہوجاتے ہیں اوران کی محبت كوالله كي محبت پرترجيح دية بين وه ايني آپ كو فتنے ميں مبتلا كر ليتے بين -سورة عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ عَ ﴿ (آيت ١٢) "الاالكان والواتمهاري بيويول اورتمهاري اولادمیں سے بعض تمہارے دشمن ہیں'ان سے ہوشیاررہو''۔مزیدفر مایا:﴿إِنَّمَا أَمْوَ الْكُمْ وَ اَوْ لَا دُكُمْ فِينَةً اللهِ (آيت ١٥)' يقيناً تمهارے مال اور تمهاری اولا د (تمهارے ليے) فتنہ ہے''۔لینی اگرتم اپنے اہل وعیال سے اللہ کی محبت کے ماتحت رہتے ہوئے محبت کروتو ٹھیک ہے' پیھی فطری محبثیں ہیں اور دُنیوی ضرورت ہے' لیکن جہاں ان میں سے کسی ایک کی محبت بھی اللہ کی محبت سے بالا ہوگئی تو گویاتم نے اپنے آپ کو اپنے ہاتھوں فتنے میں مبتلا کر دیا۔ بیانسان کے اپنے عمل پر منحصر ہے۔ تو حقیقی اہل ایمان منافقین کو جواب دیں ڈالا''۔﴿ وَ تَوْرِبُصِتُم ﴾ ' اور پھرتم گومگو کی کیفیت میں مبتلا ہو گئے''۔

خیسر الدُّنیا والاِ خور ہُ اُ اسکوئی خیر بنچواس سے مطمئن ہوجا تا ہے اورا اگر اسکوئی آ زمائش ( تکلیف ) بنچوا اپ چرے کے بل واپس پلٹتا ہے۔ اس نے دنیا اور آخرت (دونوں) کا خیارہ اٹھایا' ۔ یعنی یہ لوگ نے کی کراور کنارے کنارے چلنا چاہے ہیں منجد ھار میں نہیں جانا چاہتے ۔ اگر بس خیرر ہے تو مطمئن ہیں اورا گر کہیں کوئی امتحان آگیا' آ زمائش آگئ تو اوند ھے مُنہ گر پڑتے ہیں۔ ان کے اس طر زِمل کے بارے میں فرمایا گیا کہ یہ دنیا اور آخرت دونوں کے خیارے کا سودا ہے۔ تو یہاں فرمایا گیا کہ جب تم نے ایپ آ پ کو ایپ ہاتھوں فتنے میں ڈالا اور مال واولا ڈاہل وعیال علائق دُنیوی ' جائیدا دُروفیشنز' ان تمام چیزوں کی محب تم پر غالب آگئ تو اس کا متبجہ یہ ہوا کہ تم تو بھی اور گومگو کی کیفیت میں بتلا ہو گئے کہ آگے بڑھیں یا نہ بڑھیں! کہیں ایسا نہ ہوجائے' کہیں ویسا نہ ہو جائے! یہ حقیقت ہے کہانسان کے اندر نیکی کا جذبہ بھی موجود ہے' لیکن وہ تذ بذب کا شکار ہو جاتا ہے۔ بقول غالب نے

#### ایماں مجھے روکے ہے تو کھنچے ہے مجھے کفر کعبہ مرے پیچھے ہے کلیسا مرے آگے!

منافقین کی اس کیفیت کیلئے سورۃ النساء میں الفاظ آئے ہیں: ﴿ مُذَبْذُبِیْنَ بَیْنَ خٰلِك ﴾ کہ یہ فربذبہ ہوکررہ گئے ہیں۔ اور سورۃ التوبۃ میں فرمایا: ﴿ فَهُمْ فِی رَیْبِهِمْ یَتَرَدُّدُونَ ﴿ ﴾ ''وہ السیخ شکوک وشبہات میں متر دّدہوکررہ گئے''۔ یہاں آگے فرمایا: ﴿ وَالاَتَبْتُمُ ﴾ ''اورتم شکوک وشبہات میں مبتلا ہوگئے''۔ یعنی اپنے آپ و فتنے میں ڈالنے کا تیسرا نتیجہ یہ ہوئی تھی اس میں شکوک وشبہات کے کانٹے چھنے شروع ہوگئے کہ ہم اپنا پنجی تمہیں نصیب ہوئی تھی اس میں شکوک وشبہات کے کانٹے چھنے شروع ہوگئے کہ ہم اپنا سب کچھ یہاں کھیا دیں اور معلوم نہیں کہ اس کا کچھ بدلہ بھی ملے گایانہیں! پہنے نہیں آخرت ہوگئی ہے کہ یہ سارا ادھار کا سودا ہے۔ جیسے سورۃ التوبۃ میں فرمایا: ﴿ إِنَّ اللَّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰہُ ال

يه مال و دولتِ دنيا يه رشته و پيوند بتانِ وجم و گمال ' لا الله الا الله!

جان لیجے کہ یہ تر بین اور او تیاب ایک دن میں نہیں ہوجاتا 'بلکہ یہ رفتہ رفتہ اور تدریحاً پسپائی کا نتیجہ ہوتا ہے اور اس کے بعدایک وقت ایسا بھی آتا ہے کہ آدی ایمان سے بالکل خالی ہوجاتا ہے۔ جیسے سورۃ المنافقون میں فرمایا گیا: ﴿ فَلِكَ بِأَنَّهُمُ الْمَدُوْا فُمَّ كَفُرُوْلَ ﴾ ''یہاں لیے ہوا کہ وہ پہلے ایمان لے آئے کو کفر میں چلے گئے''۔ یا یہ کہ ایمان اتنا کمز وررہ جاتا ہے کہ وہ عمل پراثر انداز نہیں ہوتا۔ اس صورت میں پھر عمل میں تاقض اور تضاد ہوتا ہے۔ آدی کہتا کچھ ہے اور کرتا کچھ ہے۔ جیسے سورۃ الصّف کی آیت میں فرمایا گیا ہے: ﴿ آَلَٰ اَیْمَانِ اِورُ اِیْمَانُ وَلَ وَقُلُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ ''اے اہل ایمان! وہ کہتے کیوں ہوجوکر تے نہیں ہو'۔ یعنی قول وقعل میں تضاد۔

جیسے بیا یک حقیقت ہے کی مل صالح سے ایمان میں اضافہ ہوتا ہے اور ایمان سے مل صالح میں اضافہ ہوتا ہے بالکل ایسے ہی برائی کا معاملہ ہے کہ ایک برائی کے نتیج میں ایک

اور دوسری لے لی مبادلہ فوراً ہو گیا کین بہتو ادھار کا سودا ہے۔ تو اس تکر بھس کے نتیج میں ایمان کی بینجی برف کی طرح بگھانا شروع ہوگئی۔

این آپ کو فتنے میں ڈالنے کے سبب جو تربیص پیدا ہوتا ہے اس حوالے سے سورة التوبة کی آیت ۲۲ بڑی اہم ہے۔ فرمایا:

﴿ قُلُ إِنْ كَانَ الْبَاوُ كُمْ وَالْبَنَاوُ كُمْ وَالْجَوَانُكُمْ وَازُواجُكُمْ وَازُواجُكُمْ وَاقْلُ اللهِ وَرَسُولُهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَمَسٰكِنُ تَرْضُونَهَا اَحَبَّ اِلْيُكُمْ مِّنَ اللهِ وَرَسُولُهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَمَسٰكِنُ تَرْضُونَهَا اَحَبَّ اِلْيُكُمْ مِّنَ اللهِ وَرَسُولُهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَاتِى اللهُ بِالْمُومِ وَ وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقُومُ الْفُسِقِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ لَا يَهْدِى الْقُومُ الْفُسِقِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَا يَهْدِى الْقُومُ الْفُسِقِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهِ وَلَمُ اللهُ سَلِيلِهِ اللهُ اللهُ

یہ گویا ایک ترازو ہے جسے ہر شخص اپنے باطن میں نصب کر لے۔ ایک پلڑے میں آٹھ چیزیں ڈالیس جن میں سے پانچ علائق دُنیوی ہیں 'یعنی باپ بیٹا' بھائی' بیوی اور رشتہ دار باقی ہرانسان تواس کے بعد ہی آتا ہے۔ اور تین چیزیں دُنیوی مال واسباب میں سے ہیں' نفتہ مال ودولت' کاروبار اور اثا ثہ جات یعنی بلڈنگ یا جائیداد وغیرہ۔ اور ترازو کے دوسر پلڑے میں تین کی محبت ڈالیں' یعنی اللہ کی محبت' رسول کی محبت اور اللہ کی راہ میں جہاد کی محبت۔ پھر دیکھیں کہ کون سا بلڑ ابھاری ہے! اگریہ آٹھ والا بلڑ ابھاری ہے تواس صورت میں 'فریش ہے وزیر درس آیت میں ہے۔ اب میں 'فریش ہے جوزیر درس آیت میں ہے۔ اب تربیش اور گومکی کیفیت تولاز ما ہوگی کہ چلوں نہ چلوں۔ اس آیت میں مذکور علائق دُنیوی کوا قبال نے ایک شعر میں جع کیا ہے۔

اور برائی جنم لیتی ہے اور پھراس کے نتیج کے طور پر برائی اور خرابی میں مزید اضافہ ہوجاتا ہے۔ تو یہاں بھی درجہ بدرجہ پسپائی کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایمان کی جتنی تھوڑی بہت پونجی حاصل تھی اس میں شکوک وشبہات کے کانٹے چھنے شروع ہوگئے۔ در حقیقت ایمان لانے کے بعد پھر ثابت قدمی کی ضرورت ہوتی ہے۔ سورة الحجرات کی آیت ۱۵ میں ایک مؤمن صادق کی تابت قدمی کی ضرورت ہوتی ہے۔ سورة الحجرات کی آیت ۱۵ میں ایک مؤمن صادق کی تعریف یوں کی گئی ہے: ﴿إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا بِاللّٰهِ وَرَسُولِ إِلَيمَان لَائِهِ مَرْسُول بِرائِمان لَیْ کُرْمُ لَکُمُ اللّٰہِ اللّٰہِ کُرْمُک میں نہیں پڑے'۔ ﴿وَجَاهَدُوا بِالْمُوالِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ لَائْمُ اللّٰهِ کُرْمُک میں نہیں پڑے'۔ ﴿وَجَاهَدُوا بِالْمُوالِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ لَائْمُ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ کَرْمُک میں نہیں پڑے'۔ ﴿وَجَاهَدُوا بِالْمُوالِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ السّٰکِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰه

## خوشنماعقا ئدوخوا ہشات ٔ شیطان کی پُر فریب حالیں

آگفر مایا: ﴿وَخُوْتُكُمُ الْاَ مَانِیُ ﴾ ''اور تهمین آرزووں نے دھو کے میں ڈالے رکھا'' ۔ یہ چوتھا مرحلہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو پچھ من گھڑت اور خوشما عقا کہ سے بہلا تا ہے۔ امانِنی لفظ امْنِیدَ ہُی ججع ہے اور اسی مادے سے لفظ'' تمنا' بنا ہے کینی خواہشات 'آرزو کیں۔ انگریزی میں انہیں '' wishful thinkings'' کہتے ہیں۔ اس کی مثالیں بہود کے عقا کہ میں موجود ہیں۔ وہ کہا کرتے سے: ﴿سَیعْفُولُنَا ﴾ ''عنقریب ہمیں معاف کردیا جائے گا' ۔ اللہ ہمیں بخش دے گا' وہ خشہار ہے' ہمیں تو بخش ہی دیا جائے گا۔ ہم میں سے بھی ایک گروہ ہے جو کہتا ہے آخر کچھ بھی ہیں کلمہ گو ہیں' کچھ بی ہیں جمرشانی آئے آگا ما معدود دات ﴾ '' ہمیں لو بیت میں اللہ واجباء ہی اس میں اللہ واجباء ہی اللہ واجباء ہی آخر ہمیں اللہ تعالی اللہ واجباء ہی گا ہی کہولئے تھے: ﴿لَنُ تُمَسَنَا النَّارُ اللَّا اللّٰهِ وَاَجباءُ ہُی ﴾ '' ہم تو اللّٰہ تعالی ابرا ہیم کا بھی کچھ لی ظام ہیں کرے گا جس کو کہ اُس نے ہیں' تو کیا اللہ تعالی ابرا ہیم کا بھی کچھ لی ظام ہیں کرے گا جس کو کہ اُس نے اپنا دوست کہا ہے۔ قرآن اللہ تعالی ابرا ہیم کا بھی کچھ لی ظام ہیں کرے گا جس کو کہ اُس نے اپنا دوست کہا ہے۔ قرآن اللہ تعالی ابرا ہیم کا بھی کچھ لی اللہ ایم کے ذاللہ وائر ہینہ کے خوالئے گھی ہے کہ دائلہ وائر ہیں کہا ہے۔ قرآن اللہ تعالی ابرا ہیم کا بھی کچھ لی اللہ وائر ہیں کے خوالئے گا ہی کہ کے خوالئے ہیں کرے گا جس کو کہ اُس نے اپنا دوست کہا ہے۔ قرآن اللہ تعالی ابرا ہیم کو دوست بنا

لیا" ۔ تو کیااللہ اپنے دوست کی اولا دکی کوئی فکر نہیں کرے گا؟ ہمارے ساتھ عام لوگوں والا معاملہ نہیں ہوگا' بلکہ خاص معاملہ ہوگا۔ تو بیسب ان کی اکمانی ہیں۔ قرآن جہاں کہیں ان کے عقا کدفل کرتا ہے تو ساتھ ہی فرما تا ہے: ﴿ تِلْكُ اَمَانِیَّا ہُمْ ﴾ کہ بیان کی «wishful s کے عقا کدفل کرتا ہے تو ساتھ ہی فرما تا ہے: ﴿ تِلْكُ اَمَانِیَّا ہُمْ ﴾ کہ بیان کی وہ thinking ہیں۔ ﴿ قُلْ هَا تُوْ ا بُرْ هَانگُمْ اِنْ کُنتُم صَلِدِقِیْنَ ﴾ '' (اے نبی! ان سے ) کہتے کہ لاؤ دلیل اگرتم (اپنے دعوے میں) سے مؤد کہیں تو رات میں اللہ نے میگارٹی تہمیں دی ہے؟ تو یہ انسان کی اَمانی اور من گھڑت عقا کداسے طفل تسلیاں دیتے ہیں۔

آخرى بات يه فرمائى: ﴿ حَتَّى جَآءَ أَمْرُ اللَّهِ ﴾ "يهال تك كه الله كا فيصله آ كيا''\_يهوبى الفاظ آ كئے بين جوسورة التوبة كى آيت٢٨ مين بين: ﴿فَتَرَبُّكُو السَّمَّةِ عَتَّى يُتِعِيَ اللَّهُ بِمَمْوِهِ ﴾ ''جاوُ'انتظار كرويهال تك كه الله اپنا فيصله لے آئے'' ليعني بيرجوحق و باطل کی کشکش ہُورہی ہے اس کے ضمن میں اللّٰد کا فیصلہ آجائے۔ دوسرے بیر کہ اللّٰہ کا فیصلہ موت بھی ہے اللہ کا فیصلہ قیامت بھی ہے۔آ کے فرمایا: ﴿ وَعَرَّكُمْ بِاللَّهِ الْعُرُورُ ﴿ ﴾ ''اوروہ بڑا دھوکے باز (شیطان) تمہیں اللہ کے معاملے میں دھوکہ دیتاً رہا''۔ یہاں نوٹ كيجيكه بيلفظ ْغُوود ' 'غ 'ك زبر (- َ ) كساته صاور يفُعُول كوزن يرمبالغ كاصيغه ہے جس کا مطلب ہے بہت بڑادھو کے باز۔اس کےعلاوہ ایک لفظ 'نحُوو ( سے جو ُغ ' کے پیش (-ُ) کے ساتھ ہوتا ہے۔ہم اردو میں بھی غُر ور کا لفظ استعمال کرتے ہیں کہ اسے بڑا عُر ورہے۔اورمغروراس سے اسم الفاعل ہے۔ تو فرمایا جارہا ہے کہ دمتہمیں خوب دھوکہ دیا اس بہت بڑے دھوکے باز نے''۔اس سے شیطان لعین مراد ہے۔ یہ شیطان لعین بھی انسان کومزیدلوریاں دے دے کرسلاتا ہے۔اوراس کی لوری پیہے کہ اللہ بڑاغفور ہے وہ کہاں سزا دے گا! وہ تو لوگوں کو ایسے ہی ڈرانے کے لیے کہتا ہے تا کہ وہ سیدھے ہو جائیں۔ورنہ کیاماں اپنی اولا د کواینے ہاتھوں جہنم میں ڈال سکتی ہے؟ تو جوخالق و مالک ہے وہ یہ کیسے کرسکتا ہے! یہ تو صرف کہنے کی باتیں ہیں ہونے والی باتیں نہیں ہیں! یہ عقائد ہمارے ہاں بھی ملنگ قتم کے صوفیوں میں موجود ہیں۔وہ بھی یہی کہتے ہیں کہ معلوم ہوتا ہے

کہ جہنم کا صرف ڈراوا ہی ہے وگر نہ ایسانہیں ہوگا۔ اللہ تو بڑا کریم ہے بڑا ککتہ نواز اور بندہ نواز ہے وہ بڑا ہی غفور اور جیم ہے لہذا اس کے بارے میں بیگان نہ کرو کہ وہ تہہیں عذا ب دے گا ۔ سورۃ الانفطار پوری کی پوری ان کے اسی عقیدے کی تر دید میں ہے۔ فرمایا: ﴿ آَا اَلَٰ اَلْانْسَانُ مَا غَرِّكَ بِرَبِّكَ الْكُورِيْمِ ﴾ ''اے انسان! کس شے نے فرمایا: ﴿ آَا اِنْسَانُ مَا غَرِّكَ بِرَبِّكَ الْكُورِيْمِ ﴾ ''اے انسان! کس شے نے کچھے دھوکہ دیا ہے اپنے رب کریم کے بارے میں؟ ''وہ کریم بھی ہے' اس میں کوئی شکنہیں 'کھن وہ عزیز فو انتقام (انتقام لینے میں سخت) بھی ہے۔ وہ قہار بھی ہے وہ شدید العقاب (سخت سزادیے والا) بھی ہے۔ اس کی تو تمام شانیں ہیں اور ان تمام شانوں کو اینے سامنے شخصر رکھنا ضروری ہے۔

بندهٔ مؤمن کا معاملہ اللہ کے ساتھ 'بین الْنحوْفِ وَالرَّ بَجَاءِ ' وَالار بِنا چاہیے کہ اس کی شانِ عفاری سے امید بھی ہو کہ اللہ بخش دے گا' لیکن اس کی سزا کا اندیشہ اور خطرہ بھی رہے۔ اس طرح رویہ متوازن رہے گا۔ اگر ذراسا بھی رویہ غیر متوازن ہوگیا اور اللہ کی شانِ رحیمی اور شانِ عفاری پر تکیہ زیادہ ہوگیا تو نتیجناً تم ڈھیلے ہوجاؤ گئے تمہارے اعصاب ڈھیلے پڑجا کیں گے۔ اس لیے کہ پھر آ دمی خیال کرتا ہے کہ وہ کا ہے کوزیادہ کھکھی مول کے کا ہے کو زیادہ قربانیاں دے کا ہے کوزیادہ مشقتیں جھیلے' کا ہے کو پیٹ پر پھر باندھے' کا ہے کو اپنی معاش کے دروازے تنگ کرتا چلا جائے' کا ہے کو اپنے لیے دُنیوی ترقی کے راست مسدود کرے؟ ظاہر بات ہے یہ سب پچھتو وہی کرے گا جو سجھے گا کہ مسئولیت لازماً ہوئی میدور کرے؛ ظاہر بات ہے یہ سب پچھتو وہی کرے گا جو سجھے گا کہ مسئولیت لازماً ہوئی میں دورنہ اللہ کی طرف سے پیڑا ورعذا ب کا شدید خطرہ ہے۔

یہ مضمون اتنا ہم ہے کہ سورہ کقمان اور سورہ فاطر میں اس پر پوری پوری آیتیں آئی ہیں۔سورہ کقمان میں فرمایا گیاہے:

اپنے بیٹے کی طرف سے کوئی بدلہ (فدیئہ کفارہ وغیرہ) نہیں دے سکے گا' اور نہ ہی کوئی بیٹا اپنے باپ کے کسی درجے میں کام آسکے گا۔ (یادر کھو!) یقیناً اللہ کا وعدہ حق ہے ۔ تو (دیکھنا) تمہیں دنیا کی زندگی دھوکہ نہ دینے پائے' اور (دیکھنا) تمہیں اللہ (کی شان رحیمی اور شان غفاری) پر دھوکہ نہ دے بیہ بڑادھوکے باز (شیطانِ عین)''۔

اس كاخلاصه سورة فاطرمين يون ذكر مواسے:

﴿ يَآيَّهُا النَّاسُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقَّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ الْحَيٰوةُ الدُّنيَا اللهِ وَلَا يَغُرَّنَكُمُ الْحَيٰوةُ الدُّنيَا اللهِ وَلَا يَغُرَّنَكُمُ بِاللهِ الْعُرُورُ ﴿

''اے لوگو! اللہ کا وعدہ یقیناً سچاہے (شدنی ہے جزا وسزا ہوکررہے گ) یقو (دیکھنا) تنہیں بید نیا کی زندگی دھوکے میں نہ ڈال دے اور (دیکھنا) وہ بہت بڑا دغا باز (شیطان لعین) تنہیں اللہ کے بارے میں دھو کہ نہ دینیا بڑ'۔

ایک اورجگہ قیامت کا ذکران الفاظ میں ہواہے: ﴿إِنَّ السَّاعَةَ لَاٰتِیَةٌ ﴾ کہ قیامت لازماً آ کررہے گی اور حساب و کتاب ہوکررہے گا۔اور: ﴿ وَإِنَّ اللَّذِيْنَ لَوَاقِعٌ ﴾ کہ جزاوسزاوا قع ہوکرر ہیں گے اس میں کسی طرح کا شک وشبہ نہ پیدا ہونے پائے۔

بہرحال یہ نفاق کے وہ پانچ مدارج ہیں جن میں ایک صاحب ایمان مبتلا ہوسکتا ہے۔
ایمان آدمی کا نفاق نہیں ہے جو دھوکہ دینے کے لیے ہی ایمان لایا ہو بلکہ یہ ایسا نفاق
ہے کہ آدمی ایمان تو لا تا ہے خلوصِ دل سے کیکن پھرائس کے تفاضوں کو پورا کرنے کے لیے
تیار نہیں ہوتا 'بلکہ نج نج کر چلنا چاہتا ہے 'جبکہ ایمان تو قربانیاں مانگتا ہے۔ ع ''جس کو ہو
جان ودل عزیز اس کی گلی میں جائے کیوں!' نج نج کر چلنے والوں کا معاملہ یہ ہوتا ہے کہ ع
مرحلہ شخت ہے اور جان عزیز!' چنا نچہ وہ ایک طرح کی باطنی کشکش میں مبتلا ہو جاتے
ہیں۔ بقول غالب ع'' کعبہ مرے پیچھے ہے' کلیسامرے آگے!''

منافق كاحسرت ناك انجام

اب اس نفاق كا انجام كيا ب افرمايا: ﴿ فَالْمُوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةٌ وَّلَا مِنَ

#### **بابِ پنجم** مشتمل بر

سورۃ الحدید کی آیات ۱۶ تا ۱۹ اللہ مسلمانوں کوآ مادہ عمل کرنے کے لیے ترغیب وتر ہیب

سلوك قرآنى .....منزل بمنزل

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

سلوكِ قرآنى كااصل الاصول: انفاق ترقى كے امكانات: مراتبِ صدّيقيت وشهادت كاحصول!

الَّذِيْنَ كَفَرُوْا ﴿ ﴾ '' تُوآج كِ دن نتم سے كوئى فدية قبول كيا جائے گانہ كافروں سے''۔ بيہ بہت پیارا انداز ہے۔ یہاں منافقوں کو کافروں کے ساتھ بریکٹ کر دیا گیا ہے۔اصل میں بہ جواب ہےان کے اس قول کا کہ: ﴿ أَلَمْ مُنكُنْ مَّعَكُمْ اللَّهِ عَهُمْ اللَّهِ عَمْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْ تھے؟'' تو فر مایا جار ہاہے کہ دنیا میں تم یقیناً اہل ایمان کے ساتھ تھے چونکہ تم قانونی طوریر مسلمان تضلبذاان کے ساتھ شامل رہے بہاں تک کہ حضور مُثَاثِيَّا کے پیچیے نمازیں بڑھتے تھے۔لیکن یہاںتم انجام کے اعتبار سے کفار کے ساتھ شامل ہو۔ دراصل یہی نفاق ہے کہ قانو نا تواپیا شخص دنیا کی زندگی میں مسلمان سمجھا جاتا ہے جبکہ حقیقیّا 'عاقبت اورانجام کار کے اعتبارے وہ کفار کے ساتھ ہے۔آ گے فرمایا جارہاہے: ﴿ مَانُو لَكُمُ مُ النَّارُ ﴾ ''تمہاراٹھ کا نہ جہنم ہے''۔نوٹ کیجے کہ قرآن مجید میں طنز کا پہلوبھی ہے۔ آوی ، یُوُوی، اِیُواءً اکا مطلب ہے ' کسی کو پناہ دینا''۔اس سے لفظ ' مماوٰی '' بنا ہے جس سے مراد ہے پناہ گاہ' جس کی طرف انسان کسی خطرے سے بیچنے کے لیے دوڑ تا اور لیکتا ہے۔طوفان سے بیچنے کے لیے اگر کسی نے پہاڑ کے اندر کوئی جگہ تلاش کرلی تووہ اس کے لیے ''ماُویٰ''ہے۔تو فرمایا : ﴿ مَأُونْكُمُ النَّارُ اللَّهُ مُ النَّارُ اللَّهُ اللَّهُ النَّارُ اللَّهُ مُ النَّارُ اللَّهُ مُ النَّارُ اللهُ اللَّهُ اللَّ تمہاری خبر گیری کرنے والی ہے'۔ یہاں'مولیٰ کا لفظ بھی طنزا استعال ہوا ہے۔مولی کا مطلب ہے ہدرو غم گسار مددگار دوست پشت پناہ ساتھی وغیرہ لہذا فرمایا : ﴿ هِي مَولْ عُكْمٌ الله كه يهى آ كتبهارى مدرداورغمسار ب دكه دردكهنا بتواس سيكهؤناله و شیون ہے تواسی سے کرو مزید فرمایا: ﴿ وَبِنْسَ الْمُصِیْرُ ﴿ "اورید بہت ہی بری ہے لوٹنے کی جگہ' ۔' مصیر '' کا مطلب ہے جانے کی جگہ وہ جگہ جہاں انسان انجام کار پہنچادیا جائے۔

#### سورة الحديد كا چوتھا حصه چار آيات (١٦ تا١٩) پر مشتل ہے۔ان آياتِ مباركه كا مطالعه كرنے سے قبل ان كا ايك رواں ترجمه كر ليجيے:

"کیا ابھی وقت نہیں آیا ہے اہل ایمان کے لیے کہ ان کے دل جھک جا کیں اللہ کی یاد کے لیے اور (وہ تعلیم کرلیں اس سب کو) جوحق میں سے نازل ہوا ہے؟ اور نہ ہوجا کیں ان لوگوں کے مانند جنہیں کتاب دی گئی تھی پہلے تو ان پر ایک طویل مدت گزرگئی تو ان کے دل سخت ہو گئے اور ان میں بہت سے فاسق و فاجر ہیں۔ جان رکھو کہ اللہ تعالی زمین کو اس کے مردہ ہونے کے بعد از سرنو زندگی عطافر مادیتا ہے۔ ہم نے تمہارے لیے اپنی آیات کو واضح کر دیا ہے تا کہ تم عقل سے کام لو۔ اور جولوگ ایمان لائے اللہ پر اور اس کے رسولوں پر وہی ہیں صد تی اور شہید اپنے رب لائے اللہ پر اور اس کے لیے محفوظ ہے ان کا اجر بھی اور ان کا نور بھی ۔ اور جنہوں نے نفر کیا اور تکذیب کی ہماری آیات کی تو وہی ہیں جبنم والے'۔

### تأخيروتعولق=شيطان كاايك اوروار!

### اعوذ بالله من الشَّيطن الرَّجيم بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

﴿ اللَّهُ يَأْنَ لِلَّذِينَ الْمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكُر اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقّ لا وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِيرَ. اوتوا الْكِتب مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأُمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبِهِم ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فُسِقُونَ ﴿ اِعْلَمُوْا أَنَّ اللَّهَ يُحْي الْآرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۖ قَدْ بَيُّنَّا لَكُمُ الْآيٰتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ الْمُصَّدِّقِيْنَ وَالْمُصَّدِّقْتِ وَأَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُّضْعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ اَجُرُّ كُرِيْمُ ﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوْا بِاللَّهِ وَرُسُلِهَ أُولِئَكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ صلى وَالشَّهَدَآءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ آجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ طُ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْيِتِنَا ٱوْلِئِكَ ٱصْلِحْبُ الُجَحِيْمِ

ریٹائر منٹ کے بعد تو انسان کے ہاتھ میں کچھرہ ہی نہیں جاتا کہوہ کچھ کر سکے۔سرکار کھوکھلا کر کے ہی تو چھوڑتی ہے۔اس وقت تک تمام توانا ئیاں ختم ہو چکی ہوتی ہیں۔

اس تأخیروتعویق کی حضرت کعب بن ما لک رضی الله عنه نے بہترین تاویل کی ہے۔ بیان تین صحابہ ﷺ میں سے ایک ہیں جوغز وہ تبوک میں شریک نہیں ہو سکے تھے۔غزوہ تبوك میں نفیر عام تھی كه ہرصاحب ايمان الله كى راه میں نكائو منافقین نے تو آ كر جھوٹے بہانے بنا کرمعذرت کر لی اور اجازت لے لی کچھ بغیر اجازت لیے بھی بیٹھے رہے کیکن جب حضور مَا النَّيْظُوالِين آئے تب وہ قتمیں کھا کھا کر کہنے لگے کہ حضور! میں تو لشکر کے ساتھ جانے کے لیے بالکل تیارتھا ممیں نے تو سواری بھی تیار کی ہوئی تھی کیکن عین وقت پر بیہ مصیبت آگئی کہ میں رک گیا۔اورحضور مُلَاللَّهُ مِنْ کی بیعادتِ ثانیتھی کہ ایسے جھوٹوں سے زیادہ امتناء نہیں فرماتے تھے بس کہدریتے کہ جائیے!لیکن پیتین صحابہ جن میں سے ایک حضرت کعب بن ما لک میں اگر چہ مؤمنین صادقین میں سے تھے مگراس لشکر کے ساتھ نہیں جا سکے تھے۔ واپسی یر جب حضور مُنالِیْنِ کی طرف سے بازیرس ہوئی تو انہوں نے اپنی غلطی کا اعتراف كرليا حضرت كعب بن ما لك رهيه ني السموقع يرعرض كيا:حضور! زبان مير ي یا س بھی ہے طلاقت لسانی مجھے بھی حاصل ہے میں بھی جھوٹے بہانے بنا کراس وقت آپ . کی پکڑ سےاینے آپ کو بچاسکتا تھا' لیکن مُیں صاف اعتراف کرتا ہوں کہ جتناصحت مند مَیں اِس زمانے میں تھا پہلے اتنا کبھی نہیں رہا' اور جتناغیٰ مَیں اس زمانے میں تھا اتنا پہلے کبھی نہیں رہا۔ یعنی نہ تو میرے پاس وسائل کی کمی تھی اور نہ میں بیارتھا۔ بس ہواصرف یہ کہ میں تا خبر وتعویق میں پڑ گیا۔میر نفس نے مجھے بید دھوکہ دیا کہ رسول الله مَالِیَّا اُو تمیں ہزار کا لشکر لے کرچلیں گے' جبکہ تہہاری اونٹنی بڑی صحت منداور تیز رفتار ہے' چنانچے حضور مَثَاثَیْرُ کا وَشکر لے کرروانہ ہو جانے دواس کی حرکت قدرے آ ہتہ ہوگی'تم ذرا دو چاردن کے بعد تیزی کے ساتھ منزل پر منزل طے کرتے ہوئے حضور مَاللّٰیا کے ساتھ مل جانا۔ تو میں اس دھو کے میں آ گیااورسوچار ہا کہ شدیدگرمیوں کا موسم ہےاور صحرا کا سفر ہے؛ ذرا گھر میں تھوڑاعرصہ مزید آ رام کرلوں اور شینڈی چھاؤں سے لطف اندوز ہولوں۔ ( گویاع '' تپتی راہیں مجھکو

پکاریں 'دامن پکڑے چھاؤں گھنیری!'') تو میں اسی طرح ایک ایک دن کر کے ٹالتا رہا۔
ایک دن اچا نک مجھے احساس ہوا کہ اب تو چاہے میں کتنی ہی تیز رفتاری سے جاؤں آپ گے۔ حضور مُٹا ﷺ نے سز اکے طور پران کا کے ساتھ نہیں مل سکتا' بس میرے اعصاب ڈھیلے پڑ گئے۔ حضور مُٹا ﷺ نے سز اکے طور پران کا ساجی مقاطعہ کردیا کہ کوئی مسلمان ان سے بات تک نہ کرے۔ بیان کے لیے بڑی شخت سز احقی ۔ یہ بخاری شریف کی بڑی پیاری حدیث ہے اور طویل ترین احادیث میں سے ایک ہے۔ برخض کواس کا مطالعہ کرنا چاہئے۔

توبیتاً خیروتعویق اصل میں شیطان کا سب سے بڑا ہتھیار ہے۔ جیسے اقبال نے کہانے

آ بتاؤں مجھ کو رمزِ آیا ''انگ المملودی کا سلطنت اقوامِ غالب کی ہے اک جادوگری

خواب سے بیدار ہوتا ہے ذرا محکوم اگر

پھر سلا دیتی ہے اس کو حکمراں کی ساحری!

تو یہاں پراب اس تعویق و تا خیر سے ٹوکا گیا ہے۔ ارشاد ہوا: ﴿ اَکُمْ یَانِ لِلَّذِیْنَ اَمَنُوْا اَنْ تَخْشَعَ قُلُو ہُمْ لِذِکُو اللّٰهِ وَمَا نَوْلَ مِنَ الْحَقِّ ﴿ ' کیااہل ایمان کے لیے ابھی وقت نہیں آیا کہ ان کے دل جھک جا ئیں اللہ کے ذکر میں اور اُس (قرآن) کے آگے جو نازل شدہ حق ہے' ۔ یہ ایک طرح سے جھجھوڑ نے کا انداز ہے کہ کس امید پرتم بیتا خیر وتعویق کر رہ ہو؟ تہمیں کل کی زندگی کا بھی یقین ہے کہ تہمیں کل کا سورج دیکھنا نصیب ہوگا؟ جبکہ تہمارے منصوب تو طول طویل ہیں اور تم سالوں کا حیاب بنارہ ہو کہ اس کا م سے فارغ ہوجا وَل کی زندگی کا بھی اور تم سالوں کا حیاب بنارہ ہو کہ اس کا م سے فارغ موجا وَل کی نیز مہداریاں اداکرلوں' بیمعا ملہ طے ہوجا کے تو پھر میں دین کے لیے اپنے آپ کو وقف کر دوں گا۔ لیکن قرآن پار پار کر کہ مربا ہے کہ: ﴿ اَلَٰهُمْ یَانِ لِلَّذِیْنَ اَمَنُوْا اَنْ تَخْشَعُ قُلُو بُھُمْ لِذِ کُو اللّٰہِ وَمَا نَوْلَ مِنَ الْحَقِّ ﴾ ''کیا وقت آنہیں گیا ہے اہل ایمان کے لیے کہ جھک جا ئیں ان کے دل اللہ کے ذکر سے اور اُس کے سامنے جو نازل ہوا حق میں سے' ۔ خشع ' یخشع می کا مطلب ہے جھک جانا وایک آیے کریمہ میں میدانِ حشر کا ایک نقشہ یوں کھینچا گیا ہے: ﴿ خَاشِعَةُ اَبْصَارُهُمْ تَرْ هَقُهُمْ ذِلَّهُ ﴾ ''(قیا مت کے دن ایک نقشہ یوں کھینچا گیا ہے: ﴿ خَاشِعَةً اَبْصَارُهُمْ تَرْ هَقُهُمْ ذِلَّهُ ﴾ ''(قیا مت کے دن

میدانِ حشر میں ) ان کی نگاہیں جھکی ہوئی ہوں گی اور ذلت اُن پر چڑھی آرہی ہوگی '۔ یعنی تباہی و بربادی کواپنے سامنے دیکھ کر شرمندگی سے کافروں کی نگاہیں نیچے زمین میں گڑی ہوں گی اور انہیں نہایت شرمناک سلوک کا سامنا ہوگا۔ تو اہل ایمان کوجھنجھوڑا جارہا ہے کہ اب بھی تم تا خیر وتعویق میں پڑے ہوۓ ہو؟ کیا وہ وقت آنہیں گیا ہے کہ تم جھک جاؤاللہ کی ماد کے آگے اور اس حق کے سامنے جواللہ کی طرف سے نازل ہو چکا ہے۔ اس حق نے جہاں دودھکا دودھاور پانی کا پانی جدا کر دیا ہے' متہیں کچھذمدداریاں بھی سونی ہیں جہاں دودھکا کر دونے ہو کا بانی جدا کر دیا ہے' متہیں کچھذمدداریاں بھی سونی ہیں سے نکال کر دوشنی میں آنا نصیب فرما دیا ہے' اس حق نے ہیں' اس نے تہمیں یہ بتا دیا ہے کہ دین تم اس کا خیر اور سے کیا چا ہتا ہے' دین کا تفاضا کیا ہے۔ تہمارے فرائض کیا ہیں۔ تو کب تک تم اس تا خیر اور تعویق میں پڑے دوو گ

### اہل کتاب کاعبرت آ موز تذکرہ

آ گے فرمایا: ﴿ وَ لَا یَکُونُوْ ا کَالَّذِیْنَ اُوتُوا الْکِتٰبَ مِنْ قَبْلُ ﴾ ''اور نہ ہوجا کیں وہ ان اوگوں کے مانندجن کو کتاب دی گئی تھی پہلے' ۔ اِن سورتوں (المُسّبحات) میں اہل کتاب کا تذکرہ بطورِ نثانِ عبرت ہے کہ مسلمانو! تم سے پہلے بھی ایک اُمت مسلمہ (بی اسرائیل) تھی' جے اب معزول کر دیا گیا ہے۔ واقعہ بیہ کہ ید کی کر چرت ہوتی ہے کہ قرآن میں جیسے الفاظ سابقہ اُمت مسلمہ کے لیے آئے ہیں ہمارے لیے نہیں آئے۔ اُن سے فرمایا گیا تھا: ﴿ وَ اَنّی فَصَّلَاتُ کُمْ مَعْ عَلَى الْعَلَمِیْنَ ﴾ ''اور یہ کہ میں نے تہمیں تمام جہان والوں پرفضیلت عطاکی' ۔ ذراان الفاظ کی تھمبیرتاکا تصور کیجے! ٹھیک ہے ہمیں بھی دومرت جیراُمت اور اُمت وسط کہا گیا ہے' کیکن ان کے لیے فضیلت اور برتر کی کے جوالفاظ آئے بیں وہ ہمارے لیے نہیں آئے۔ ان میں تو چودہ سوبرس تک نبوت کا تارٹو ٹا ہی نہیں ۔ ان میں سلسلہ نبوت ورسالت شروع بھی ہوا تو دونیوں حضرات موسیٰ اور ہارون علیہا السلام سے اور پھر چودہ سوبرس کے بعداس سلسلہ انبیاء کا خاتمہ ہوا تو بھی دونیوں حضرات عشیٰ اور کی کیا علیہا

السلام بر۔ان کو کتابیں بھی تین دی گئیں۔صحفے تو بے شار دیے گئے' کیونکہ بے شار نبی مبعوث ہوئے اور ہرایک یر وحی آتی رہی 'اور یہ انہی انبیاء کی کتابیں ہیں جو' Old Testament "، میں جمع ہیں۔قرآن مجید میں بھی ان کے لیے تین کتابوں تورات زبور اورانجیل کا تذکرہ ہے۔لیکن وہی قوم اب نشانِ عبرت ہے۔اسی قوم کے لیے فرمادیا گیا ك ﴿ ضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَآءُ وُ بِغَضَبِ مِّنَ اللَّهِ ﴾ "ان ير (الله ك طرف سے ) ذلت اور مسکنت مسلط ہوگئی اور وہ اللہ کے غضب (عذاب) میں گھر گئے''۔ ا نہی پراللہ کے عذاب کے کوڑے برسے ہیں۔انہیں بخت نصرکے ہاتھوں تباہ و ہر با دکیا گیا۔ پھر بھی رومیوں کے ہاتھوں ان کی پٹائی ہوئی اور بھی یونانیوں کے ہاتھوں' یہاں تک کہ بچیلی صدی میں دوسری عالمگیر جنگ کے دوران ہٹلر کے ہاتھوں ان کے ساتھ جوعبرت ناک سلوک ہوا اس کی مثال تاریخ عالم میں نہیں ملتی۔اس دوران ساٹھ لاکھ یہودی قتل ہوئے ہیں۔ بخت نصر کی بات تو خیراڑ ھائی ہزارسال پرانی ہوگئی ہے' لیکن بیتو ماضی قریب کا واقعہ ہے۔حالانکہان یہود بوں کا پیقول رہاہے: ﴿ نَحْنُ ٱبْنَاءُ اللّٰهِ وَاحِبّاءُ وَ﴾ " ہم تواللہ کے بيني اوراس كم محبوب بين "ان كاس ادّعا يرقر آن كاتبره بيري : ﴿ فَلِمَ يُعَدِّبُكُمْ بِدُنُوبِكُمْ ﴾ ''تووه تمهين سزاكيول ديتاہے تمهارے گنا ہول كى ياداش ميں؟''تم اگراينے خیال میں اللہ کے ایسے ہی لا ڈلے اور چہیتے ہوتو اللہ تمہیں تمہارے گنا ہوں کی یا داش میں عذاب کیوں دیتار ہاہے؟ اس نے دنیا میں تمہیں بری طرح پٹوایا ہے تو آخرت میں بھی تم یرعذاب کے کوڑے برسیں گے۔

ان تمام حوالوں سے مسلمانوں کو عبرت دلائی جارہی ہے کہ دکھ لومسلمانو! کہیں تم کھی ان کے مانند نہ ہو جانا! چنانچہ فرمایا جا رہا ہے:﴿ وَ لَا يَكُونُواْ كَالَّذِيْنَ اُوتُوا الْكِتَبَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَكَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾"اور وہ نہ ہو جائیں ان لوگوں کی مانند جن کو پہلے کتاب دی گئی تو اُن پر جب ایک مدت مدید گزرگی تو اُن کے دل سخت ہو گئے'۔

## تأخير وتعويق كانتيجه: قساوت قلبي

اسی قساوت قلبی کے بارے میں سورۃ البقرۃ کی آیت ۲ کے:

﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوْ بُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ أَوْ اَشَدُّ قَصَوةً وَإِنَّ مِنْهَا قَسُوةً وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَعَقُ مِنْهُ الْاَنْهُولُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشْطُ مِنْ خَشْيَةِ لَمَا يَشْطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهِ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

'' پھر (ایسی نشانیاں یہ کیھنے کے بعد بھی) تمہارے دل سخت ہو گئے' پھروں کی طرح سخت' بلکہ تخق میں ان سے بھی کچھ بڑھے ہوئے' کیونکہ پھروں میں سے تو کوئی ایسا بھی ہوتا ہے جس میں سے چشمے پھوٹ بہتے بین اوران میں سے کوئی ایسا بھی ہوتا ہے کہ پھٹتا ہے تو اس میں سے پانی نکلتا ہے' اور کوئی خدا کے خوف سے لرز کر گربھی پڑتا ہے۔ اور اللہ تمہارے کرتو توں سے رخبز نہیں ہے'۔

اس آیت کا حوالہ قساوتِ قلوب کے شمن میں بہت ضروری ہے۔اس آیت میں اس

حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ جب انسان کا دل سخت ہوتا ہے تو پھرکسی چٹان اور پقر کی شخق بھی اس کا مقابلہ نہیں کر سکتی ۔اوریہ تو ہمارے عام مشاہدے کی بات ہے کہ کوئی بھیٹریا بھی الیی درندگی نہیں کرسکتا جوانسان انسان کے ساتھ کرتا ہے۔کوئی درندہ جب بھوکا ہوتو وہ ضرور ا بنی درندگی کامظاہرہ کرتاہے کیکن آج انسان قومیت پرستی کے بھوت میں اندھا ہوکر درندگی کا جومظاہرہ کررہا ہے وہ کسی سے ڈھاچھیا نہیں ہے۔آج بوسنیامیں جو کچھ ہورہا ہے نقسیم ہند کے وقت مشرقی پنجاب میں جو کچھ ہوا تھا' کبھی مشرقی پاکستان میں جو کچھ ہوا تھا اسے کون بھلاسکتا ہے!افسوں کے مسلمانوں کے ہاتھوں بھی پیظلم وستم ہوا ہے۔کراچی میں مسلمانوں نے مسلمانوں کے ساتھ ظلم وستم کی جو داستانیں رقم کی ہیں وہ کوئی درندہ بھی نہیں کرسکتا۔ گھروں میں آ گ لگائی گئی ہے اور پھر بچوں کوا ٹھااٹھا کراُس میں پھینکا گیا ہے۔ توالیمی قساوت قلبی کسی درندے کے اندر بھی نہیں ہوگی۔انسان جب گرتا ہے تواسفل سافلین میں موجاتا ٢- ازروعَ الفاظِ قرآني: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُوِيْمٍ ﴿ ثُمَّ رَدَدُنْهُ أَسْفَلَ سَافِلِيْنَ ﴿ (التين) "جم نے انسان کو بہترین ساخت پر پیدا کیا ، پھر اسے الٹا پھیر کر ہم نے سب نیچوں سے نچ کر دیا''۔توانسان جب گرتا ہے تو پھر نیچوں میں بھی سب سے پنچے چلا جاتا ہے۔ تو فرمایا کہ اس تا خیر وتعویق کے باعث تمہارے دل سخت ہوتے چلے گئے اور بختی میں پھرول کے مانند ہو گئے 'بلکہ ان سے بھی زیادہ سخت۔اس لیے کہ پھروں میں توایسے بھی ہوتے ہیں کہان میں سے چشمے بھوٹ نگلتے ہیں۔اورایسے پھر بھی ہیں جوشق ہوجاتے ہیں توان میں سے یانی نکل آتا ہے۔ بڑی بڑی چٹانیں اللہ کے خوف ہے منہدم ہوجاتی ہیں'اللہ کے سامنے سرنگوں ہوجاتی ہیں۔اور تمہارے بیر کرتوت اللہ سے ڈ کھے چھیے ہر گزنہیں ہیں۔ در حقیقت بی قساوت قلبی اور فسق و فجو راسی تعویق و تا خیر کا نتیجہ ہے۔اس آیت میں یہودیوں کی طرف صرف اشارہ کیا گیا ہے۔ کیونکہ اُس وقت یہود کی سیرت وکرداراوران کے تمام معاملات مسلمانوں کے سامنے تھے اس لیےان کی طرف صرف اشاره کردینا کافی تھا۔

آیت کے آخر میں فرمایا: ﴿ وَ كَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ ﴾ ''اوران میں سے اکثر

فاسق ہیں''۔

### اُمید کی روش کرن

اس ترہیب اور ڈانٹ ڈیٹ کے بعداب آگلی آیت میں تشویق وترغیب اور حوصلہ افزائی کا انداز ہے۔کسی بھی قتم کی تربیت وتعلیم کے لیے بید دونوں چیزیں لازم ہیں۔ یعنی ڈانٹ ڈیٹ زجروتنبہہ اورتہدید بھی ضروری ہے 'لیکن پھرساتھ ہی تھی کہ بھی دی جانی جا ہے' حوصلہ بھی بڑھایا جانا جا ہے کہ گھبراؤنہیں'اگرواقعتاً تنہیں محسوں ہوجائے کہ دل تخت ہوگئے ہیں' دلوں کے اندرا بمان کے بجائے ویرانی ہے' ہم کسی مغالطے میں ہیں کہ ہم مؤمن ہیں' تو یداحساس بھی بہت فیتی ہے'اس کو بھی بڑی مضبوطی کے ساتھ تھامو! کہیں پیڈھے بھی نہ جاتا رہے۔ایینے اندر سے تمہارانفس یا شیطان لعین تمہیں کوئی تھیکی دے کرسلانہ دے۔لہذا فرمايا: ﴿ اعْلَمُوْ ا أَنَّ اللَّهُ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا اللهِ تَعَالَى زمين كواس کے مُر دہ ہونے کے بعد دوبارہ زندہ کر دیتا ہے''۔تمہارے دلوں کی زمین اگر ویران ہوگئی ہے'اگرتم محسوں کرتے ہوکہ نورِ ایمان سے خانۂ دل خالی ہوگیا ہے تو بھی گھبراؤنہیں' مایوں نہ مو \_ ﴿ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَ حُمَّةِ اللَّهِ ﴾ الله كارحت سے مايوس نه موجانا " ـ الله تعالى زمين کواس کی موت کے بعد دوبارہ زندہ کر دیتا ہے۔ ہے آ ب و گیاہ زمین پڑ جہاں زندگی کے آ ثار نہ ہوں ورانی ہی ورانی ہؤبارش برتی ہے تو وہیں پر سبزہ اگ آتا ہے۔ع '' مگراب زندگی ہی زندگی ہے موجزن ساقی۔''()

آپومعلوم ہے کہ جہاں ہر طرف ویرانہ ہی ویرانہ ہواور موت کا سماں ہوتو کوئی پرندہ بھی وہاں نہیں جاتا۔وہ کا ہے کو وہاں جاکر چچہائے؟ کون ہے اس کی آ واز سننے والا؟ لیکن جب اسی جگہ پر بارش برسی ہے تو ہر یالی ہی ہر یالی ہوتی ہے۔اب پرندے بھی وہاں ڈیرے برا) جگرمراد آبادی نے جب پینے پلانے سے تو بہ کر کی تھی تو انہوں نے ایک ساتی نامہ کہا تھا۔اس میں ایک شعر ہے نے

یے رہے۔ رگوں میں بھی بھی صہبا ہی صہبا رقص کرتی تھی مگر اب زندگی ہی زندگی ہے موجزن ساتی! لینی بھی ہماری رگوں کے اندر شراب گردش کرتی تھی' مگراب زندگی گردش کر رہی ہے

ڈال لیتے ہیں حشرات الارض بھی رینگتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ یہ ساری حیات کہاں سے آگئی؟ تو اگر اللہ تعالی مُر دہ زمین کو زندہ کر دیتا ہے تو پھر تمہارے لیے بھی مایوس ہونے کی بات نہیں ہے۔ اللہ تعالی جیسے مُر دہ زمین کو دوبارہ زندہ کر دیتا ہے اسی طرح وہ تمہارے دلوں کی مُر دہ زمین کو بھی حیاتِ تازہ عطا کر دے گا اور ایمان کے نور سے منور کر دے گا۔ اللہ تعالی کے فضل وکرم سے ایمان کی لہلہاتی ہوئی فصل تمہاری اسی کشتِ قلوب کے اندر پیدا ہوجائے گی۔ آگے اس کے لیے راہنمائی بھی کی جارہی ہے کہ: ﴿قَدْ بَیّنَا لَکُمُ اللّٰ ایتِ لَعَلّٰکُمُ اللّٰ ایتِ لَعَلّٰکُمُ اللّٰ ایت تمہارے لیے واضح کر دی ہیں تا کہ مُ اللّٰ ایسے کام لؤ'۔ تا کہ تم اس سے سبق حاصل کرو۔ مایوس ہونے کی بات نہیں ہے'تم اپنی اصلاح کے لیے کمر ہمت کس لو۔

# سلوك ِقرآنی کی پہلی منزل

اب اگلی آیت سلوکِ قرآنی سے متعلق ہے۔ یعنی جب دلی کیفیت کا ادراک ہو جائے اورآ دمی اپنے باطن میں جھا نک کرمسوں کرے کہ دل نورا کمان سے خالی ہے تو بھی مایوں نہ ہواسی زمین میں ایمان کی فصل لہلہا سکتی ہے۔ لیکن اس کے لیے بل چلا نا ضروری ہے۔ وہ بل کون سا ہے؟ فر مایا: ﴿ إِنَّ الْمُصَدِّقِيْنَ وَ الْمُصَدِّقَٰتِ وَ اَقْرَضُوا اللّٰهُ قَرْضًا حَسنًا يَّضَعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ اَجُوْ حَرِیْم ﴿ فَ اَلْمُ صَدِّةً مِنَا صَدِقَهُ دینے والے مَر واور صدقہ دینے والے مَر واور صدقہ دینے والی عورتیں اور جوقرض دیں اللّٰد کوقرض حنہ اُن کو یقینًا کئی گنا بڑھا کر دیا جائے گا اور ان کے لیے بڑا باعزت اجرہے '۔ ہم اسی سورة میں وہ آیت بھی پڑھ چکے ہیں کہ: ﴿ مَنْ فَوْا اللّٰهُ قَرْضًا حَسنًا ﴾ ''کون ہے جواللّٰد کوقرض دے قرضِ حنہ؟' سورة التّفائن میں بھی یہی بات ارشاد فرمائی گئی: ﴿ إِنْ تَقُورِ ضُوا اللّٰهُ قَرْضًا حَسنًا ﴾ ''کون ہے جواللّٰد کوقرض حنہ دوتو وہ تہمیں سورة التّفائن میں بھی یہی بات ارشاد فرمائی گئی: ﴿ إِنْ تَقُورِ ضُوا اللّٰهُ قَرْضًا حَسنًا ﴾ نگئی تابڑھا کر دے گا اور تمہارے قصوروں سے درگز رفر مائے گا۔ اور اللّٰہ بڑا قدر دان اور برد بارہے'۔

اس آیت کا ایک تو فلسفة مجھ لینا جاہئے۔ دیکھئے دنیا کی محبت دوحصوں میں منقسم ہے۔ ایک علائق وُنیوی کی محبت اورایک مال واسبابِ وُنیوی کی محبت ان دونوں کو یکجا کریں گے تو دنیا کی محبت میں سب سے زیادہ علامتی حیثیت جس چیز کو حاصل ہے وہ مال کی محبت ہے۔اس لیے کہ مال سے ہی دنیا ہے۔مال سے دنیا کی بڑی سے بڑی نعمت اور بڑی سے بڑی آ سائش حاصل کی جاسکتی ہے۔تواصل میں مال کی محبت ہے جوقر بالہی کے راستے کی ر کاوٹ بنتی ہے اور یہ گویا بریک کا کام کرتی ہے۔ جب تک یہ بریک نہ کھلے گاڑی نہیں چلتی چاہے آپ ایکسلیٹر وباتے رہیں۔سورہ آل عمران میں فرمایا گیا ہے: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوْا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ "تم نيكى تك برگز رسائى حاصل نهيں كر سكتے جب تك کُه خرچ نه کر دووه چیز جوتمهیں محبوب ہے'' یعنی وہ چیز نہیں جودل ہے اُتر چکی ہو' بلکہ محبوب شےاللہ کے راستے میں خرج کرو۔ عربی زبان میں ''کُنْ'' کے ساتھ جونفی آتی ہے اِس سے زیادہ تاکیدمکن نہیں ہے۔ تو فر مایا جا رہا ہے: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ ﴾ " دتم ہرگز رسائی حاصل نہیں کر سکتے نیکی تک'' یعنی بخل اور نیکی ساتھ ساتھ ہوں' یہ ناممکن ہے۔ آپ زاہد ہو جائیں گے عابد ہو جائیں گے کین جب تک بخل کا بریک لگا ہوا ہے آپ نیک نہیں ہو سكتے ـ الله كنزديك نيكى اورشے ہے ـ اسى طرح آپ محدث ہوسكتے ہيں مفتى ہوسكتے ہیں' مفسر ہو سکتے ہیں' بڑے عالم ہو سکتے ہیں'لیکن نیک نہیں ہو سکتے اگریہ بریک لگی ہوئی ہے۔الہذااس بات کوذہن میں رکھئے کہ دل سے مال کی محبت کو نکالنا ہوگا۔ بیسلوکِ قرآنی کی شرطِ اوّل ہے 'یہ ہل تو چلا نا ہی پڑے گا۔

ان کی در حقیقت وضاحت ہے جوسورۃ البلد میں ہے۔اللہ تعالیٰ بڑے شکوے کے انداز میں گلہ کررہے ہیں کہ ہم نے انسان کوکیا کیا تعتیں دیں! ﴿الَّهُمْ نَجْعَلُ لَّهُ عَیْنَیْنِ ﴿ وَلِسَانًا وَّ شَفَتَیْنِ ﴿ وَهَدَیْنَ هُ النَّجْدَیْنِ ﴾ ''کیا ہم نے اسے (انسان کو) دوآ تکھیں 'اورا یک زبان اور دو ہونٹ نہیں دیے؟ اور (نیکی اور بدی کے) دونوں نمایاں راستے اسے (نہیں) دکھا دیے؟''آگے فرمایا: ﴿فَلَا اقْتَحَمُ الْعَقْبَةُ ﴿ " لِي مِی اَلْمُ وَلِهُ وَلَا وَشُورَ لَهُ مِنْ مُر مِی مُمت مُحْرُ دلا دشوار گزار گھائی سے کسی نعتیں دی ہیں' مگر میکم ہمت میں دلا دشوار گزار گھائی سے کسی کیسی نعتیں دی ہیں' مگر میکم ہمت میں دلا دشوار گزار گھائی سے

گزرنے کی ہمت نہیں کرسکا۔توبیا یک طرح کی گھاٹی ہے جسے میں بریک کہدر ہاہوں۔اس گھاٹی سے نکل جائیں گے تو آ گے راستہ کھلا ہے کیکن گھاٹی اوکھی ہے۔ پنجابی شاعر عبداللہ شاکر کے بقول ع ''اوکھی گھاٹی مشکل پینیڈ اعشق دیاں اسواراں دا!'' تو اس اوکھی گھاٹی کو عبوركرنامشكل ب\_\_ آ گےارشادفرمایا: ﴿ وَمَا أَدُولَكُ مَا الْعَقَبَةُ ﴿ " اورتم كياجانو كهوه گھاٹی کیا ہے''۔ ﴿فَكُ وَقَبَةٍ ﴿ " "كسى (غلام كى) گردن كوغلامى سے آزاد كرا دينا عـــــ ﴿ أَوْ اِطْعَامٌ فِي يَوْم ذِي مَسْعَبَةٍ ﴿ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴿ اَوْ مِسْكِينًا ذَا مَنْرَ بَقِي ﴾ '' یا کھا نا کھلا ناکسی قرَّ ابت داریتیم یا خاک نشین مسکین کو (جومٹی میں مل رہاہے ) فاقے کے دن' کیعنی قحط کے دن کسی میتیم یا فاقہ کش مسکین کو کھا نا کھلا نا جب اپنے بھی لا لے یڑرہے ہوں۔اگراینے گودام اناج سے بھرے ہوئے ہیں تب آپ نے لنگر کھول دیا تو پہ اوربات ہے کیکن جب اپنے بھی لالے بڑے ہوئے ہوں تب کسی بھو کے کو کھانا کھلانا 'پیر ہے دراصل مشکل گھاٹی۔اس گھاٹی کواگر عبور کرلیاتو کامیابی ہے۔یہ بہت اہم مقام ہے اور بہت کم لوگوں نے اس کا گہرائی میں جا کرمطالعہ کیا ہے۔اس کے بعدارشاد ہے: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِيْنَ امَّنُوْا وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ " پر (اس ك بعديد کہ ) آ دمی ان لوگوں میں شامل ہو جوایمان لائے اور جنہوں نے ایک دوسرے کوصبر اور (خلقِ خدایر) رحم کی تلقین کی' ۔ یعنی اس گھاٹی میں سے گزر کر جوایمان لایا ہے دراصل وہ ہے کہ جس کے لیے آ گےراستے کھلے پڑے ہیں۔ دیکھئے ایک ابوبکر رہے ہیں جو اِس حال میں ایمان لائے ہیں کہ وہ مال کی محبت سے پہلے سے بری ہیں۔جبکہ ایک مخص وہ ہے جودل میں مال کی محبت لیے ہوئے ایمان لایا ہے۔الہذا جب تک وہ اپنے دل کو مال کی محبت سے ' جو کہ نجاست ہے یا کنہیں کرے گا تو سوائے نفاق کے اس کے پچھ ہاتھ نہیں آئے گا۔

## ''انفاق فی سبیل الله''اور''صدقات' میں فرق کی نوعیت!

ہارے اس سلسلہ درس میں اب تک ایک تو ''انفاق فی سبیل اللہ'' کی اصطلاح آئی ہے : ﴿ وَ مَالَكُمْ اَنْ لَا تُنفِقُو ا فِی سَبِیلِ اللّٰهِ ﴾ یعنی اللہ کے راستے میں خرچ

کرنا۔دوسری اصطلاح آئی ہے اللہ کو قرض حسنہ دینا۔ ﴿ مَنْ ذَا الّٰذِی یُقُوضُ اللّٰهُ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ جبہ اب ایک اصطلاح ''صدقات'' کی آئی ہے۔صدقہ کس کو کہتے ہیں؟ ہم عام طور پر جوصد نے کالفظ استعال کرتے ہیں وہ کسی اچھے معنوں میں نہیں ہوتا۔ جبہ صدقہ اصل میں صدق سے بنا ہے۔ دراصل بیانیانیت کی صدافت کا ثبوت ہے کہ آپ کسی انسان کو جوکا دیکھیں تو اسے کھانے دراصل بیانیانیت کی صدافت کا ثبوت ہے کہ آپ کسی انسان کو جوکا دیکھیں تو اسے کھانے میں شریک کریں' اسے کسی تکلیف کا از الدکر سکتے ہوں میں شریک کریں' اسے کسی تکلیف میں دیکھیں تو اگر آپ اس کی تکلیف کا از الدکر سکتے ہوں تو اور هرمتوجہ ہوجا ئیں اور اس کی تکلیف رفع کریں۔ اگر کسی میں بیرا فت اور رحمت نہیں ہے تو وہ پھر حقیق انسان ہی نہیں ہے۔ اسی لیے حضور شکا اللّٰہ ہوگا نے فر مایا: ((مَنْ یُتُحْرَم الرِّ فَقَ فَقَدُ عُرِمُ الْخَیْرُ کُلّٰهُ)) ''جو شخص دل کی نرمی سے محروم ہوگیا وہ گویا کل کے کل خیر سے محروم ہوگیا وہ گویا کل کے کل خیر سے محروم نہیں سکتا۔ چاہے کوئی شخص اپنے او پر تقو کی اور دینداری کے لاکھ لبادے اوڑھ لے مسجدوں کو قالین بھی فراہم کردے اور ہڑے بڑے چندے بھی دے 'لیکن جب تک وہ دل کی نرمی سے محروم ہو دگیا کو میں جب تک وہ دل کی نرمی سے محروم ہو ہوگیا کی خیر سے محروم ہو دگی کے کل خیر سے محروم ہو دو کے لئین جب تک وہ دل کی نرمی سے محروم ہو دو گل کے گل خیر سے محروم ہو۔ اسے میں وہ میں جب تک وہ دل کی نرمی سے محروم ہو دو گل کے گل خیر سے محروم ہو۔

لہذااب مال خرچ کرنے کی دواقسام سامنے آئی ہیں جنہیں الگ الگ شاخت کرنا ضروری ہے۔ ایک ہے ابنائے نوع کی دادرسی میں اوران کی تکلیف دور کرنے میں مال خرچ کرنا۔ یعنی فقراء مساکین بیواؤں نیپیموں اور مقروضوں وغیرہ کے لیے مال خرچ کرنا۔ یہ 'صدقہ'' ہے۔ زکو ق کا بڑا مصرف بھی یہی ہے۔ اگر چہز کو ق کے مصارف میں'' فی سبیل اللہ'' بھی ہے لین وہ آٹھ مدّات میں سے ایک ہے۔ اسی لیے زکو ق کے مصارف پرسور ق اللہ'' بھی ہے لین وہ آٹھ مدّات میں سے ایک ہے۔ اسی لیے زکو ق کے مصارف پرسور ق التوبۃ میں جو آپ آئی ہے اس میں لفظ ''زکو ق'' آیا ہی نہیں' ''صدقات' آئی التوبۃ میں جو آپ آئی ہے اس میں لفظ ''زکو ق'' آیا ہی نہیں' ''صدقات' آئی طرف کر لیجے۔ جبکہ ایک ہے اللہ کی عکومت قائم کرنے کے لیے اللہ کے پیام کوعام کرنے کے لیے اللہ کے پیام کوعام کرنے کے لیے اللہ کے دین کی جدوجہد کے لیے ساز وسامان فراہم کرنے کے لیے مال خرچ کرنا۔ یہ ہے 'اللہ کے دین کی جدوجہد کے لیے ساز وسامان فراہم کرنے کے لیے مال خرچ کرنا۔ یہ ہے' انفاق فی سبیل اللہ'' اور یہی ہے اللہ کے لیے قرض حسنہ۔ اس لیے کہ یہ تو اللہ کرنا۔ یہ ہے' انفاق فی سبیل اللہ'' اور یہی ہے اللہ کے لیے قرض حسنہ۔ اس لیے کہ یہ تو اللہ کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے ساز وسامان فراہم کرنے کے لیے مال خرچ کرنا۔ یہ ہے' انفاق فی سبیل اللہ'' اور یہی ہے اللہ کے لیے قرض حسنہ۔ اس لیے کہ یہ تو اللہ کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے ساز و سامان فراہم کرنے کے لیے مال خرچ کے دین کی جدوجہد کے لیے ساز و سامان فراہم کرنے کے لیے مال خرچ کی کیے دین کی جدوجہد کے لیے ساز و سامان فراہم کرنے کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے ساز و سامان فراہم کرنے کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے ساز و سامان فراہم کرنے کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے ساز و سامان فراہم کرنے کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے ساز و سامان فراہم کرنے کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے ساز و سامان فراہم کرنے کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے دین کی جدوجہد کے لیے دین کی حدوجہد کی خواہد کی حدوجہد کی دین کی دوجہد کی دوجہد کی حدوجہد کی دوجہد کی دین کی دوجہد کی دوجہد کی دین کی دوجہد کی د

کاذاتی معاملہ ہے۔ سورۃ الحدیدہی میں آگے جاکر بیالفاظ آئے ہیں: ﴿وَلِيَعْلَمُ اللّٰهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ ﴾ ('اورتا کہ اللہ جان لے (ظاہر کردے) کہ کون ہے جو مدد کرتا ہے اس کی اور اس کے رسولوں کی غیب میں رہتے ہوئ'۔ چنا نچہ ایسے لوگوں کو اللہ اپنا مددگار قرار دیتا ہے جو اُس کی حکومت قائم کرنے کے لیے اپنی جان تھیلی پر رکھ کر حاضر ہو جاتے ہیں۔

ذرا غور تیجیئ ہندوستان میں شیعیت کب آئی ہے! ہندوستان میں مسلمانوں کی حکومت قائم ہونے کے پورے تین سوبرس بعد تک شیعیت کا نام ونشان نہیں تھا۔ پیخالص سنی مسلمان ملک تھا۔لیکن جب شیرشاہ سوری نے ہمایوں کوشکست دی اور اسے بھا گئے پر مجور كرديا تواب وه ابران گيا اور و ہاں شہنشاہ طہماسپ سے فوج لے كرآيا۔ يہ جو قزلباش کہلاتے ہیں بیاس وقت ایران سے آئے تھاوران کے ساتھ ہی شیعیت آئی ہے۔اب ظاہر بات ہےوہ تو ہمایوں کے مددگاراور محسن تھے جنہوں نے اسے دوبارہ تخت دہلی لے کر دیا' جنہوں نے حکومت ہندا سے دوبارہ دلوائی تو ان سے بڑامحسن کون ہوگا! یہی وجہ ہے کہ اس کے بعد سے مغلیہ دربار براہل تشیع کوغلبہ حاصل ہوااور ہندوستان کے اندرشیعیت پھیلتی چلی گئی ۔اب آپ اسی کے اوپر قیاس کیجیے! اس وقت دنیا میں اللہ کی حکومت کے خلاف بغاوت ہے۔اگرآ باللہ کے وفادار بن کر دنیا میں اس کی حکومت قائم کرنے کے لیے اپنا تن من دھن لگارہے ہیں تو آپ لاز ما اللہ کے مددگار ہوئے۔اس سورہ مبارکہ کی مرکزی اورعظیم ترین آیت انہی الفاظ پرختم ہورہی ہے: ﴿ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسَلَهُ بالْغُدِب ﴾ ''الله ديكنا حابها ہے كون بين (اس كے وفادار بندے) جوغيب ميں ہونے کے باوجوداس کی اوراس کے رسولوں کی مدد کرتے ہیں'۔سورۃ الصّف کی آخری آیت کا مضمون بهي يهي ب: ﴿ يَكَنُّهُا الَّذِينَ الْمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِّينَ مَنْ أَنْصَارِى إِلَى اللهِ ﴿ ﴿ ` اللهِ اللهِ اللهِ الله كَ مدد كَار بنوا جيس عیسی ابن مریم نے حواریوں سے کہا تھا کہ کون میرا مددگار ہے اللہ کی طرف؟ " تواللہ کے راستے میں جان و مال کھیانے والے اللہ کے بھی مرد گار ہیں اور رسول کے بھی مدد گار ہیں۔

خرچ کی ان دو مدوں کی علیحدہ علیحدہ شاخت کرنا ضروری ہے۔ ایک ہے غرباءُ مساكين نييموں بيوائيوں مقروضوں غلاموں اور ديگر مختاجوں كى مدد كے ليے ان كى احتياج اور تکلیف کودورکرنے کے لیے خرچ کرنا۔ یہ ہے صدقہ اور خیرات 'اور ایک ہے انفاق فی سبيل الله ياالله كوقرض حسنه دينا ـ اس آيت ميں ان دونوں كوجمع كيا گيا: ﴿إِنَّ الْمُصَّدِّقِيْنَ وَالْمُصَّدِّفْتِ ﴾ "يقيناً صدقه كرنے والے مرد اور صدقه كرنے والى عورتیں۔'﴿ وَٱقْوَ صُوا اللّٰهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾''اورجنہوں نے اللّٰد کوقرضِ حسنه دیا ہے''۔ اب يهال يرِ 'وَالَّذِيْنَ' 'محذوف ماننا يرِّے گا كه 'وَالَّذِيْنَ ٱقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ''۔اس لیے کہاسم پرفعل کا عطف براہ راست نہیں آتا۔''اوروہ لوگ کہ جواللہ کوقر ضِ حسندویں'' یعنی اللہ کے دین کی سربلندی کے لیے اقامت دین کے لیے غلبر وین حق کے ليے عومت الہيہ كے قيام كے ليے نظام خلافت كو بريا كرنے كے ليے ۔ آگے فرمایا: ﴿ يَضْعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجُرُ كُرِيمٌ ﴾ "ان كے ليے دوگنا كيا جائے گا (اجر)اور ان کے لیے بڑا باعزت اجر ہے'۔ اللہ کو قرض حسنہ دینے کا مطالبہ اس سورۃ میں پہلے بھی باي الفاظ آيا ہے: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقُورَ ضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهُ وَلَهُ آجُرٌ كَرِيْمٌ ﴾ اورسورة التغابن مين بھي بيالفاظ آئے ہيں:﴿إِنْ تُقُوضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُّضِعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ﴿ كُم وبيشُ وبِي الفاظ يهال ہیں کہ: ﴿يُضْعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجُو تُكِرِيْمُ ﴿ كُولِيْمُ اللَّهِ مَانَ كَ لِيهِ اجْرِ مِينَ بِوَقِي رہے گی'اضا فیہ ہوتا رہے گا'اوراضا فی طور پر جواجر کریم دیا جائے گاوہ اس پرمتزاد ہے۔ تمہارااصل مال تو تمہیں بہت بڑھا ہوا ملے گاہی مزیداللہ کی طرف سے بہت باعزت بدلہ ، بڑےاعزاز واکرام کے ساتھ ملےگا۔

### مراتب صدّ يقيت وشهادت كاحصول

فرمایا: ﴿ وَاللَّذِیْنَ الْمَنُو اللَّهِ وَرُسُلِهِ ۖ أُولَیْكَ هُمُ الصِّدِیْقُونَ وَالشُّهَدَآءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ۗ ﴾ ''اورجولوگ ایمان لائے الله پراوراس کے رسولوں پر وہی ہیں صدّیق

اورشہیدا پنے رب کے پال'۔ ﴿ لَهُمْ آجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴿ ``ان کے لیے محفوظ ہان کا اجر بھی اور ان کا نور بھی'۔ ﴿ وَاللَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْيِنَا اُولَئِكَ آصُحُبُ الْجَحِيْمِ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

جیبا کواس سے پہلے عرض کیا جاچا کا ہے تربیت اور تعلیم کا بدایک مسلّمہ اصول ہے کہ ایک طرف زجر وملامت نتخی "تنبیهه اور تهدید بهو کیکن ساتھ ہی حوصله افزائی بھی ہو تھیکی بھی دی جائے'شاباش بھی ہو۔دل کی اُن ہمتوں کواز سرنوسہارادیا جائے جو کمزور پڑرہی ہوں۔ ان جارآ مات کے لیے میں نے "سلوك قرآنی" كاعنوان تجويز كيا ہے۔ يہلى آيت ميں جھنجھوڑنے کاانداز ہے کہ کیا ہو گیا ہے؟ کیوں تأخیر وتعویق میں پڑے ہوۓ ہو؟ ایمان کا دعوى بھى كرتے ہوليكن اس كے حقوق ادا كرنے كو تيارنہيں ہو! ﴿لَمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُوْنَ ﴾ '' کیوں کہتے ہووہ جوکرتے نہیں ہو؟''اوراس کے ساتھ ہی تہدیداور تنہیہ بھی ہے کہ دیکھ لو! تم سے پہلے بھی ایک اُمت تھی اور بعض اعتبارات سے تو اس کی بڑی فضیلت تھی ان کے ہاں بیسیوں نبی مبعوث ہوئے۔ ظاہر بات ہے کہ چودہ سوبرس تک اُن میں نبوت کا تارٹوٹا ہی نہیں تو یقیناً بیسیوں نبی آئے ہوں گے۔ بہر حال انہیں بھی کتابیں دی گئ تھیں۔ایک کتاب کا یہاں جو خاص طور پر ذکر ہور ہاہے وہ تو رات ہے۔ فر مایا: ﴿ وَ لَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ ٱوتُوا الْكِتٰبَ مِنْ قَبْلُ ﴾ ''اوران لوگوں كے مانند نہ ہوجائيں جنہيں كتاب دى گئى تھى يہكے''۔اگر''الكِتاب'' ميں''ال'' كولا مجنس مانا جائے تو يہال پرتين کتابیں مراد ہوسکتی ہیں' تورات' انجیل اور زبور۔ تویہاں متنبہ کیا جارہا ہے کہ ایسانہ ہو کہتم بھی اسی انجام سے دوحیار ہوجاؤ جس انجام سے وہ دوحیار ہو جکتے ہیں اور وہ نشانِ عبرت بن

اگلی آیت میں حوصلہ افزائی ہے کہ گھبراؤنہیں مایوں نہ ہوجانا۔ جیسے ایک جگہ فرمایا گیا ہے: ﴿ لَا تَا يُنْسُو ا مِنْ رَّوْحِ اللهِ ﴿ ﴿ لِيسف: ٨٥) ''اللّٰه کی رحمت سے مایوں مت ہونا'' بلکہ اللّٰہ تعالیٰ کی بیقدرت ہے کہ وہ تمہاری نگا ہوں کے سامنے مُر دہ زمین کوزندہ کردیتا

ہے۔اسی طرح اللہ تعالیٰ تمہارے دلوں کی اس مُر دہ کھیتی کوا بمان عمل صالح اور انفاق فی سبیل الله کی فصل ہے آباد کردے گا۔البتہ اس کے لیے تہمیں بل چلانا ہو گا'ول ہے حبّ مال کی نجاست کو زکالنا ہوگا۔ حبّ دُنیا کے لیے علامت (symbol) مال کی محبت ہے۔اسے ہر دوطریقوں پر دل ہے نکالنا ہوگامختا جوں کی فلاح و بہبود پرخرچ کر کے بھی اور اللہ کے دین کے قیام کی جدو جہد کے لیے بھی۔ میں اس سے قبل عرض کر چکا ہوں کہ بیدحبّ مال ایک طرح کابریک ہے۔ یہبریک کھلے گاتو گاڑی چلے گی ورندایکسیلیٹر دباتے رہو کے گاڑی حرکت نہیں کرے گی۔اس کے لیے دونوں مدیں بیان کر دی گئیں۔ایک مدصدقہ اور خیرات ہے کہ غرباء مساکین نتیموں کی فلاح و بہبود کے لیے خرچ کرنا ' بھوکوں کو کھا نا کھلا نا 'جو بیار میں اُن کے علاج معالجے کی صورت پیدا کرنا' مقروضوں کا قرض ادا کرنا۔اور دوسری مد ہے اللہ کے دین کے لیے قرض حسنہ دینا اللہ کے دین کے غلبے کے لیے اس کی حکومت قائم کرنے کے لیے بڑھ چڑھ کر مال صرف کرنا۔اس سے دل کی نجاست دُور ہو جائے گی۔اس کانام' تزکیہ' ہے۔' زکوۃ'' کالفظ اس مالی عبادت کے لیےاسم علم ہے۔ اس لیے کہاس سے تزکیہ ہوتا ہے اس سے دلوں کے اندرکی نجاست دھلتی ہے اور وہی در حقیقت ایمان کے راستے میں رکاوٹ ہے۔

تزکیکامفہوم ایک مثال سے بچھے! د کیھئے ایک باغبان نے اپنے باغ میں کچھ پودے اور درخت تو خود لگائے ہیں۔ وہ چا ہتا ہے کہ یہ پودے یا درخت پر وان چڑھیں۔ لیکن کچھ خود رو گھاس اور جھاڑ جھنکاڑ إدھراُ دھراُ گآئی ہے۔ اب ظاہر بات ہے کہ یہ خود رَ و نباتات (unwanted plants) ہوا میں سے آ سیجن کوبھی جذب کر رہی ہیں۔ اگریہ نہ ہوں تو پوری کی پوری آ سیجن جو مہیا ہے وہ اس پودے اور درخت کے لیے ہوگی کہ جو باغبان چا ہتا ہے کہ پر وان چڑھے۔ اسی طرح زمین کے اندر جو بھی قوت نمو ہے اس میں سے بھی یہ کھینی مرہے ہیں ورنہ یہ ساری قوت نمواس پودے کے لیے ہوگی جو پودا باغبان چا ہتا ہے کہ روان چڑھے۔ لہذا باغبان گھر پہ ہاتھ میں لے کر اِن سب کوصاف کر کے پھینک دیتا ہے کہ تاکہ اصل پودا یا درخت بڑھے اور پر وان چڑھے۔ یہ تزکیہ ہے۔ اسی طرح انسان کی اصل تاکہ اصل پودا یا درخت بڑھے اور پر وان چڑھے۔ یہ تزکیہ ہے۔ اسی طرح انسان کی اصل

نشو ونما کے لیے بھی ضروری ہے کہ مال کی محبت'جواصل میں علامت ہے دنیا کی محبت کی اس کی گرفتاری سے اسے نجات ملے۔ یہ بنداور بریک کھلے گا تب ہی اس کی نشو ونما کا راستہ آسان ہوگا۔

#### آیات ۱۸و۱ کاباهمی ربط

اب ہم اس چوتھی آیت کا تفصیلاً اور بغور مطالعہ کرتے ہیں۔ دراصل دو حجابات کی وجہ سے اس کی اصل عظمت منکشف نہیں ہویا رہی۔سورۃ البلدکی آیات میں نے آپ کے سامنے پیش کی تھیں وہاں لفظ 'دیٹھ ''آ گیاہے جو کلیدی حیثیت کا حامل ہے۔ فرمایا: ﴿ فَكَلَّا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴿ "انسان هَالْي كوعبورنه كريايا" - ﴿ وَمَا أَدُرْ كَ مَا الْعَقَبَةُ ﴿ "اور تم نہیں جانتے کہ وہ گھائی کون سی ہے'۔ ﴿فَكُّ رَقَبَةٍ ﴿ اَوْ اِطْعَامٌ فِي يَوْم ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿ يَتِيمًا ذَا مَقُرَبَةٍ ﴿ أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ أَمَنُوا وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴿ ﴿ كَالِّمَ كُونَ كُوعَلامُ سَ حَمِرُانا الله الْحَ کے دن کسی قریبی بنتیم یا خاک نشین مسکین کو کھا نا کھلا نا۔ پھر آ دمی اُن لوگوں میں شامل ہو جو ایمان لائے اور جنہوں نے ایک دوسر کے کومبراور (خلقِ خدایر) رحم کی تلقین کی''۔اباس لفظ دفیم "نے وہاں یرموجود اصل مفہوم کے خزانوں کو کھول دیا ہے۔ یوں سجھنے کہ پہلے اگر آپ نے زمین تیار کی ہے بل چلایا ہے پھر جج ڈالا ہے تو وہ جج بار آور ہو گا اور فصل اگے گی۔ لیکن آپ نے اگر زمین پہلے تیار نہیں کی' ہل چلایا ہی نہیں اور جا کر پیج ڈال دیا تو پیج بھی صاف ظاہر ہے ضائع ہوجائے گا۔اس طرح آپ نے اگرایے نفس کی یا باطنی شخصیت کی زمین میں ہل چلالیا ہے مال کی محبت یہاں سے زکال دی ہے تواب جوایمان کا جج پڑے گا تو اس ميں يورى فصل لهلهائ كى \_ چنانچة سورة البلد مين فرمايا: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ الْمَنُوْ ا وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ " يجروه شامل موأن لوكول مين جوايمان لائے اور جنہوں نے ایک دوسرے کو صبر اور باہمی مرحمت کی تاکید کی'۔ سورة العصر كامضمون بهي بالكلي يهي ہے ـسورة العصر كالفاظ مين:

﴿ وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿ إِلاَّ اللَّذِينَ الْمَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحِةِ وَتَوَاصُواْ بِالصَّبْرِ ﴿ ﴾ وَعَمِلُوا الصَّلِحِةِ وَتَوَاصُواْ بِالصَّبْرِ ﴿ ﴾ (فقم ہے زمانے کی فقیناً تمام انسان خسارے میں بین سوائے ان لوگوں کے جوایمان لائے اور انہوں نے نیک اعمال کیے اور ایک دوسرے کوئق بات کی تاکید اور صبر کی تلقین کی '۔

فرق صرف یہ ہے کہ تر تیب بدل گئ ہے۔ سورۃ العصر میں پہلے ایمان ہے پھر ممل صالح ہے پھر تواصی بالحق ہے اور پھر تواصی بالصبر ہے۔ جبکہ یہاں دونوں جوڑوں میں تر تیب الٹ گئ ہے۔ عمل صالح پہلے آیا ہے اور ایمان بعد میں۔ پہلے فرمایا: ﴿ فَكُ رَفَّيَةٍ ﴾ آوُ اِطْعَامٌ فِی یَوْمِ فِی کَمْ صَالَح پہلے آیا ہے اور ایمان بعد میں۔ پہلے فرمایا: ﴿ فَكُ رَفّیَةٍ ﴾ "کسی گردن کو علامی سے چھڑانا 'یافاقے کے دن کسی قرابت داریتیم یا خاک نشین مسکین کو کھانا کھلانا۔ " یہ عمل صالح ہے۔ آگے فرمایا: ﴿ فُرَمَّ کُانَ مِنَ الَّذِیْنَ اَمْنُوْ اَ ﴾" پھروہ شامل ہوائن لوگوں میں جوایمان لائے '' ۔ یہاں ایمان بعد میں آرہا ہے۔ اسی طرح تواصی بالحق بعد میں آرہا ہے۔ اسی طرح تواصی بالحق بعد میں آرہا ہے اور تواصی بالحق بور و تواصوا بالکھوں نے ایک دوسر کے کومبراور باہمی مرحمت کی تاکیدی'' ۔ یہاں بالکموْ حَمَةِ '' کویا ''تو اصوا بالکموْ ہونے ایک واروازہ کھول کو جوڑ نے والی جو چیز ہے وہ لفظ ''قو اصوا بالکمق ہونی کی جگہ ہے۔ لیکن عمل صالح اور ایمان کو جوڑ نے والی جو چیز ہے وہ لفظ ''قو اصوا بالکموں کے مابین ) چونکہ ایسا کوئی لفظ نہیں ہے لہذا دیا ہے۔ یہاں (سورۃ الحدیدی آ سے ۱۸ اور ۱۹ کے مابین ) چونکہ ایسا کوئی لفظ نہیں ہے لہذا جہاں تدرکی ضرورت ہوگی کہ ان دونوں آیوں میں ربط کیا ہے۔

ان دونوں آیات کا ترجمہ یوں ہے: ''یقیناً صدقہ دینے والے مَر داور صدقہ دینے والی عور تیں اور جولوگ اللہ کو قرض دیں قرضِ حسنہ ان کے لیے ان کا دیا ہوا مال بڑھایا جاتا رہے گا اور ان کو اجر ملے گا بہت ہی باعزت۔ اور وہ لوگ جوایمان لائے اللہ پر اور اس کے رسولوں پر وہ صدّیق اور شہید ہیں''۔ ان دونوں آیات کے درمیان بھی گویالفظ' 'قمم'' محذوف ہے۔ اور بیآپ کی سمجھ میں اُس وقت تک نہیں آسکتا جب تک بید واصول سامنے

نہ ہوں۔ ایک تو یہ کہ قرآن مجید کی آیات کے مابین بڑا گہراربط ہے۔ اس کی اہمیت بھی بہت کم لوگوں نے اس پر توجہ کی ہے کہ آیات قرآنی بہت کم لوگوں نے اس پر توجہ کی ہے کہ آیات قرآنی باہم مربوط ہونی چاہئیں۔ اگر آپ نے علیحدہ قلیحدہ آیت پرغور کر کے پچھام معرفت فہم اور مہایت حاصل کی اور اس پراکتفا کر لیا تو یقیناً وہ بھی بہت بڑی قیمی متاع ہے کیکن آیات کے باہمی ربط سے اس کے سن معنوی کے پچھاور پہلوبھی نمایاں اور منکشف ہوتے ہیں جو یہاں لفظ دور ہے اس کے خین مجبولے گوں کی نگاہوں سے اوجھل رہ گئے ہیں۔

دوسرااصول بیسا منے رہنا چاہئے کہ 'اکھُور آئی یفیسو 'بغضہ بغضہ بغضہ انعنی قرآن کا ایک حصد دوسر ہے جھے گانفیر کرتا ہے۔اس اصول کوسب لوگ شلیم کرتے ہیں کین اس کا انطباق اور اس کا حق ادا کرنا 'بدا پی جگہ پرایک دوسرا مرحلہ ہے۔ لہذا یہاں پر ان دونوں اصولوں کوسا منے رکھتے ہوئے لفظ ''جُمّ'' کو محذوف شبجھئے۔ لینی وہ لوگ جوصد قات کے ذریعے اور اللہ کو قرضِ حسنہ دے کراپنے دلوں سے مال کی محبت اور اس کی نجاست کو دھو ڈالتے ہیں' پھر وہ جب ایمان لاتے ہیں تو اب ان کے لیے مقامِ صدیقیت اور مرتبہ شہادت تک جُنیخے کا راستہ کھلا ہوا ہے۔اب گویا وہ ہر یک کھل گئ 'اب آگے ہڑھنے کے لیے راستے کھلے ہیں۔آگے ہڑھنے کے اعتبار سے یہاں صدید تھیت اور شہادت کے مراتب کا تذکرہ ہوا ہے۔ بیستہ مراتب کا تذکرہ ہوا ہے۔ بیست کے سے ان اصطلاحات پر بھی توجہ بہت کم ہوئی ہے۔ میں آئ

## قرآنی اصطلاح کے طور پر 'شہید' کامفہوم

اب دوسرے تجاب کو سجھنے۔ لفظ ' شہید' کے عام طور پر دومفہوم ہیں۔ ان میں سے قرآن مجید کے اعتبار سے جومفہوم زیادہ اہم ہے وہ کچھاور ہے' وہ مکیں آگے چل کر بیان کروں گا۔ لیکن بدشمتی سے دوسرامفہوم جو اِس لفظ کا شاذمفہوم ہے اور قرآن میں تقریباً ذکر ہی نہیں ہوا' وہ عام اور رائح ہوگیا ہے۔ وہ مفہوم اس آیت کے اصل فہم میں پر دہ اور تجاب بن گیا ہے۔ عام طور پر ہمارے ہاں شہید کے معنی ' اللہ کی راہ میں قتل ہونے والا' کیے جاتے بن گیا ہے۔ عام طور پر ہمارے ہاں شہید کے معنی ' اللہ کی راہ میں قتل ہونے والا' کیے جاتے

بیں۔ پورے قرآن مجید میں پہلفظ اس معنی میں کہیں نہیں آیا سوائے سورہ آل عمران کی ایک آیت کے جہاں صرف امکان ہے کہوہ معنی لیے جاسیس۔ ورخه الله کی راہ میں قبل ہونے والے کے لیے بھی لفظ مقتول فی سبیل الله آیا ہے۔ جیسے فرمایا گیا ہے: ﴿ وَ لَا تَقُولُو اللّٰهِ اَمُواتُ ﴿ (البقرة: ١٣٥١) ''اور ان لوگوں کو جوالله کی راہ میں قبل مجوجا ئیں مُردہ مت کہو!'اور ﴿ وَ لَا تَحْسَبَنَ الَّذِیْنَ قُتِلُو ا فِی سَبیلِ اللهِ الل

قرآن مجید کے کسی مقام پر بھی بیداز منہیں آتا کہ مقول فی سبیل اللہ کے لیے لفظ فراق میں ترجمہ کیا جائے۔ سورہ آل عمران کی ایک آیت میں صرف امکان ہے کہ مقول فی سبیل اللہ کے لیے لفظ فرادہ ہوئے ہیں:

فی سبیل اللہ کے لیے لفظ 'شہید' ترجمہ کیا جائے۔ اس آیت میں الفاظ وارد ہوئے ہیں:

﴿وَیَتَیْجُدُ مِنْکُمْ شُهُدَآءً ﴾ (آیت ۱۲۰) ''اللہ چاہتا ہے (ان آزمائشوں کے ذریعے) کہتم میں سے پھھوا نیا گواہ بنا گے' یا' تم میں سے پھھواللہ اپنی راہ میں قبل ہونے کا مرتبہ عطا کر دے' ۔ فرہنوں میں اس لفظ 'شہید' کا مفہوم یہ بیٹھ گیا ہے کہ 'اللہ کی راہ میں قبل ہونے والا' ۔ اگر چہ حدیث میں یہ لفظ مقتول فی سبیل اللہ کے لیے آیا ہے لیکن وہ باب استفعال سے' 'استشھک ' کی صورت میں ہے کہ اس کی شہادت قبول کر لی گئ اس کو شہادت کا مرتبہ دے دیا گیا۔ لیکن عام طور پر ہماری زبانوں پر یہ لفظ شہیداً سُخص کے لیے شہادت کا مرتبہ دے دیا گیا۔ لیکن عام طور پر ہماری زبانوں پر یہ لفظ شہیداً سُخص کے لیے استعال ہوتا ہے جواللہ کی راہ میں قبل ہوگیا ہو۔

اس غلط نہی کے نتیج میں اس آیت کی قراءت کا بھی فرق پڑ گیا ہے۔ چنانچ اب اس آیت ﴿ وَاللَّذِیْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ اوْلِئِكَ هُمُ الصِّدِّیْقُوْنَ ﴾ کے ظاہری مفہوم سے

پہلاسوال تو یہ پیدا ہوگیا ہے کہ کیا سب کے سب مؤمن صد یق ہیں جوا بمان لائے ہیں اللہ اوراس کے رسولوں پر؟اگرآ پاس آ بیت کو بچپلی آ بیت سے کاٹ کر یہاں استینا ف سبجھیں گے اور بچپلی آ بیت سے کاٹ کر یہاں استینا ف سبجھیں ایمان لائے اللہ پر اوراس کے رسولوں پر وہ صد یق ہیں! پھر چونکہ شہید صد یق سے الگ ایمان لائے اللہ پر اوراس کے رسولوں پر وہ صد یق ہیں! پھر چونکہ شہید صد یق اللہ تو اس بنا پر ایک علیحدہ مفہوم کا لفظ سبجھا جا رہا ہے یعن ''اللہ کی راہ میں قتل ہونے والا' تو اس بنا پر اکثر حضرات نے '' ہم الصّدِیقُون '' پر وقف کر کے ہوالشّہ کہ آء عند رَبِّهِم لَهُم الْجُر ہم وَ نُور ہم ہم کو ایک علیحدہ جملہ مانا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے یہاں قر آن مجید میں 'الصّدِیقُون '' اور 'والشّہ کہ آء '' کے مابین وقف کی علامت گی ہوتی ہے۔ لیکن اللہ کاشکر ہے کہ اسلاف میں سے حضرت مجامِد جوتا بعی ہیں اور علم قر آن اور علم تغییر کی بڑی بڑی کا م مسلسل ہے 'لہذا اسے بغیر وقف کیے رواں الصّدِیقُون وَ الشّہ کہ آء عند کربِّهِم کا کم مسلسل ہے 'لہذا اسے بغیر وقف کیے رواں بڑھا جا گا۔

اب آپ جھے کہ اس لفظ 'نشہید' کا اصل مفہوم کیا ہے؟ دیکھے 'نصد بیق ' اور 'نشھید' قرآن کریم کی دواہم اصطلاحات ہیں۔اصطلاحات میں صرف لغوی معانی معتر نہیں ہوا کرتے ، بلکہ لغوی مفہوم کی بنیاد پر اصطلاحی مفہوم کو بجھنا ہوتا ہے۔ جیسے ' اُمن' سے ' اِیمان' بنا ہے'اب' اِیمان' نے جب اصطلاح کی شکل اختیار کی تواس کے معنی ہیں: التصد دیتی بیما جمآء بھ التبی صلّی اللّٰه عکنیہ و سکّم۔اس طرح صِدِّیق ' فِقِیْل کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے۔لہذا صِدِّیْق سے مراد ہے انتہائی راست گوراست باز راست رو انسان' کہ جو ہراچھی بات کی تصدیق کے لیے ہروقت آ مادہ رہے۔اوراصطلاحاً اس سے مرادوہ سلیم الفطرت لوگ ہیں کہ جن کے لیے ہی کی دعوت ہرگز اجنبی نہیں ہوتی۔ جیسے ہی نی کی دعوت اُن کے کا نوں تک بہنچتی ہے انہیں ایسے محسوس ہوتا ہے کہ بیان کے دل کی آ واز

دیکھنا تقریر کی لذت کہ جو اُس نے کہا

میں نے یہ جانا کہ گویا یہ بھی میرے دل میں ہے! اُن کی فطرت اپنی سلامتی پر برقرار ہوتی ہے۔ وہ غور وفکر اور سوچ بچار کرنے والے لوگ ہوتے ہیں انہیں خودا پنے اندر سے وہ گواہی ابھرتی ہوئی نظر آ رہی ہوتی ہے لہذا جیسے ہی نبی کی دعوت اُن تک پہنچتی ہے فوراً تصدیق کر دیتے ہیں۔ اس کی سب سے نمایاں مثال حضرت صدّین اکبر کے ہیں جن کے بارے میں خود حضور مُلَّ اللَّیْمِ اِن کہ میں نے جس کے سامنے بھی اپنی دعوت رکھی ہے اس نے کچھ نہ کچھ تا مل ضرور کیا ہے سوائے ابو بکر (کے سامنے بھی اپنی دعوت رکھی ہے اس نے کچھ نہ کچھ تا مل ضرور کیا ہے سوائے ابو بکر ہوا ہے کہ یہ چیز پہلے سے ان کی فطرت میں موجود تھی ورنہ تو یہ بہت بڑا دعویٰ تھا 'بوت و

رسالت کا دعو کا کوئی معمولی دعو کی تو نہیں ہے۔

اسی طرح اب لفظ' شہید' پرغور کیجے! ' شہید' کے لغوی معنی ہیں '' جوموجود ہو' ۔ شہید' کیشہد گہ کا مطلب ہے موجود ہونا۔ شاہدوغائب کے الفاظ ہماری عام بول چال میں بھی استعال ہوتے ہیں۔ شاہدا سے کہتے ہیں جوموجود ہواورغائب وہ جوموجود نہو۔ اب اسی لغوی معنی سے اس میں دواضا فی مفہوم پیدا ہوئے ۔غور کیجے کہ جو خص کسی وقوعہ کے وقت موجود ہوتو اُسی کی گواہی معتبر ہوتی ہے' لہذا جوموجود ہو ہو گواہ ہے۔ اگر کہیں کوئی حادثہ ہوا ہے' کسی کافتل ہو گیا ہے' یا کوئی اور جرم ہوا ہے' تو جو اُس وقوعہ کے وقت موجود ہوگا وہی تو گواہی دینے کا اہل ہے۔ لہذا گواہی موجود گی کی بنا پر ہوتی ہے۔ اور اسی لغوی معنی کی بنیاد پر آسی کے گاہل ہے۔ لہذا گواہی موجود گی کی بنا پر ہوتی ہے۔ اور اسی لغوی معنی کی بنیاد پر آسی کے گاہ فرض کیجیے آپ کا کوئی بہت ہی جگری' وفادار اور مخلص دوست ہے' کیکن جب وہ وقوعہ پر موجود ہی نہیں ہے تو وہ آپ کی مدد کیسے کر سکے گا؟ سورة البقرة کی آئیت ۲۳ میں بیلفظ اسی معنی میں آیا ہے :

﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِى رَيْبِ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَاتُوْا بِسُوْرَةٍ مِّنْ مَنْ مَنْ مُوْرِةً مِّنْ مُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَلِيقِيْنَ ﴿ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَلِيقِيْنَ ﴾ فَيْ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَلِيقِيْنَ ﴾ فَيْ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَلِيقِيْنَ ﴾ فَيْ اللهِ إِنْ كُنْتُم صَلِيقِيْنَ ﴾ فَيْ اللهِ إِنْ كُنْتُم صَلِيقِيْنَ ﴾ فَيْ اللهِ إِنْ كُنْتُم مِنْ اللهِ إِنْ كُنْتُم مِنْ اللهِ إِنْ كُنْتُم مِنْ اللهِ اللهِ إِنْ كُنْتُم مِنْ اللهِ اللهِ إِنْ كُنْتُم مِنْ اللهِ اللهِ إِنْ كُنْتُم مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ إِنْ كُنْتُم مِنْ مُونِم مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

( هُمَّ تَأْتَيْنِ ) پر نازل کی ہے تو پھرتم بھی اس جیسی کوئی ایک سورۃ بناکر لے آؤاوراس کے لیے تم اللہ کے مقابلے میں اپنے تمام مددگاروں کو بلالو (جس کو چاہو جمع کرلواور اپنی ساری صلاحیت کو بھی مجتمع کرلواور اُس کا مقابلہ کرلو ) اگرتم سے ہو۔''

لعنی فی الواقع توتمہیں اِس کے اللہ کا کلام ہونے میں کوئی شک نہیں ہے کیکن تم صرف بات بنارہے ہو تنہارا دل تو گواہی دے رہا ہے کہ بیاللہ کا کلام ہے۔ تو وہاں'' اکشیکہ آء''کے معنی مددگار کے ہیں۔ بہرحال یہاں پراصطلاحاً شہید سے مرادوہ شخص ہے جواللہ کی طرف سے اپنی دعوت و تبلیغ کے ذریعے سے لوگوں پر دنیا میں گواہی قائم کرے جست قائم کرے اور پھر یہ کہ قیامت کے دن بھی کھڑے ہو کروہ گواہی دے کہا ہاللہ! میں نے تیرے بندوں تک تیراید پیغام پہنچا دیا تھا'لہذااب بیخود ذمہدار ہیں۔منصب رسالت کے لیے قرآن مجید میں بیلفظ 'شہادت' انتہائی کثرت کے ساتھ استعال ہوا ہے۔رسول دنیا میں حق کی گواہی دیتا تھا۔ (مئیں نے یہاں ماضی کا صیغه اس لیے استعال کیا ہے که اب بیسلسلهٔ نبوت ورسالت بند ہو چکا ہے۔ ) یہ فریضہ منصی بحثیت مجموعی اُمت کوادا کرنا ہے اب بیر اُمت کا فریضہ رُسالت ہے۔اب شخصی رسالت نبوت کے ختم ہونے کے ساتھ ختم ہو چکی ۔ ہے۔ نبی دنیا میں اینے قول وعمل سے حق کی گواہی دیتا تھا'وہ جو کہتا تھا کر کے دکھا تا تھا'تا کہ ثابت ہوجائے کہ جس بات کی طرف بلایا جارہا ہے وہ نا قابل عمل نہیں ہے بیدوعوت صرف لقًا ظی نہیں ہے بلکہ قابل عمل ہے۔اور پھرید کہ حضورا کرم مَثَا ﷺ نے تو اِس نظام حیات کو قائم کر کے دکھا دیا کہ بینظام قائم ہوسکتا ہے اور قائم کیا جاسکتا ہے۔ اور پھرحضور مُنگالليَّؤ نے بيہ نظام چلا كربھى دكھا ديا' تاكە ججت اپنے آخرى درجے كو يكني جائے۔اسى كانام اتمام ججت ہے۔ چنانچہ قیامت کے دن رسول استغاثہ کے چشم دید گواہ Prosecution) (witness کی حثیت سے کھڑ ہے ہوں گے اور گواہی دیں گے۔ (۱) ارشادِ الٰہی ہے: ﴿ فَكُنُّفَ إِذَا جِئْنًا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيْدٍ وَّجِئْنًا بِكَ عَلَى هُوُّ لَآءِ

<sup>(</sup>۱) میں نے اس موضوع پر بڑی مفصل تقاریر کی ہیں۔''قرآن کا فلسفۂ شہادت'' کے عنوان سے اس کے کیسٹس موجود ہیں۔

شَهِيدًا ﴿ النساء)

" پُس اُس (قیامت کے) دن کیا حال ہوگا جب ہم ہراُمت میں سے ایک گواہ کھڑا کریں گے اور آپ کوبھی (اے محمد تُلَاثِیْنِم) اِن لوگوں کے خلاف بطور گواہ کھڑا کریں گے!"

اس آیت سے متعلق ایک واقعہ بھی ہے جو ہمارے لیے بہت ہی عبرت انگیز اور سبق آ موز ہے۔ حضورا کرم مَا اللہ علیہ مرتبہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے فر ماکش کی کہ مجھے قر آن سناؤ۔ انہوں نے عرض کیا حضور! آپ کو قر آن سناؤں؟ آپ پر تو بینازل ہوا ہے۔ فر مایا: ''ہاں بیٹھیک ہے' کیکن مجھے دوسروں سے من کر پھواور لذت حاصل ہوتی ہے' ۔اب انہوں نے امتثالاً للامر (حکم کی بجا آوری میں) سورة النساء کی پہلی آیت سے تلاوت شروع کی اور پڑھتے گئے۔ جب اِس آیت پر پہنچ : ﴿ فَکُیفَ اِذَا جِنْنَا مِنْ کُلُون سے کُلِّ اُمَّةً بِشَهِیْدٍ وَ جِئْنًا بِکَ عَلٰی هُوُلَآءِ شَهِیْدًا ﴿ اِسَ اِنْ اِسْ اِللہ اِسْ کَا اِسْ کُول سے کُلُ اُسْ کُول سے میں کرو!' ، جب حضرت عبداللہ ﷺ نے آ نکھا تھا کرد یکھا تو آپ مَنْ اِسْ کَا اِسْ کَا اِسْ کَا اِسْ کُول سے آ نسو بہدر ہے تھے۔ (بیصدیث منفق علیہ ہے۔)

الْغُمَّة "ليعني ملى حضور! بهم كواه بين كه آب في رسالت كاحق ادا كرديا امانت كاحق ادا كر دیا اُمت کی خیرخواہی کاحق ادا کر دیا اور گمراہی کے اندھیروں کے بردے حاک کردیے '۔ اب حضور مُثَالِثَيْمَ نِهِ آسان كي طرف نگاه الهائي اور انكشتِ شهادت سے آسان كي طرف اور يُجرلوكوں كى طرف اشاره كيا: ((اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالَةُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالَةُ الللللَّالَةُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّٰدَتُو بھی گواہ رہ!اےاللّٰدُتو بھی گواہ رہ!اےاللّٰدُتو بھی گواہ رہ!''انہوں نے تسلیم کرلیا ہے كميس نے انہيں تيراپيغام پہنچانے كاحق اداكر دياہے۔ پھر حضور مَنَّ اللَّيْمِ ان ليول سے فرمايا: ((فَلْيُكِلِّعْ الشَّاهِدُ الْغَائِبُ)) ''اب يَهْجَائِ وه جويهال ہےاً س كوجويهال نهيں ہے''۔ یہ ہےاصل میں اُمت کا فریضہ رسالت ۔اللّٰہ نے بھیجا ہے محدرسول اللّٰہ مَالِّیْزِمَ کواورمحمة مَالِّیْزِمَ نے اپنا یے فریضہ منصی اُمت کے حوالے کیا۔اس لیے کہ حضور تو بوری نوع انسانی کے لیے بَصِيحِ كُنُهُ بِينَ ازروعُ الفاظِ قرآني : ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنْكُ إِلَّا كَافَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَّ نَذِيْرًا ﴾ ''اور ہم نے نہیں بھیجا آپ کومکر تمام انسانوں کے لیے خوش خبری دینے والا اور ڈر سنانے والا بناکر''۔ اور حضور مُثَاثِیْا کم کیات طیب میں تو اتمام حجت اگر ہوا ہے تو صرف جزیرہ نمائے عرب کے مسلمانوں پر ہوا ہے قیصر وکسریٰ کوتو آ پٹاٹیٹی کے ابھی صرف خطوط ہی گئے تھے'ایران کےلوگوں کوابھی کیا معلوم تھا کہ وہ دعوت کیا ہے؟ رومیوں کو کیا پیۃ تھا کہ وہ دعوت کیا ہے؟ اس کے دلائل کیا ہیں؟ دعوت کے اتمام جحت کی حد تک تو فریضہ ادانہیں ہوا۔ تویه کام اب مسلمانوں نے کرنا ہے۔

اُبنوٹ یجے کہ یہ ہے اصل میں شہادت! اور قرآن مجید میں دوجگہوں پراسی مفہوم کو بیان کیا گیا ہے۔ سورۃ البقرۃ میں یہ ضمون اِن الفاظ میں آیا ہے: ﴿ وَ کَلْمِلِكَ جَعَلْنَكُمْ الْمَا عَلَى النّاسِ وَیَكُونَ الرّسُولُ عَلَیْكُمْ الْمَا فَرَا سُلُمَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَ لَا اللّهُ اللّهُ وَ لَا اللّهُ اللهُ الل

''پس کیا حال ہوگا (اُس دن) جب ہم ہراُمت میں ایک گواہ کھڑا کریں گے اور آپ کو (اے نبیٌ!) کھڑا کریں گے ان کے خلاف بطور گواہ'۔ اس کے بعد اگلی آیت میں فرمایا: ﴿ یَوْمَئِذِ یَوْدُ الَّذِیْنَ کَفُووْا وَعَصُواْ الرَّسُولَ لَوْ تُسَوِّی بِهِمُ الْاَرْضُ \* وَلَا کَوْمُونُ اللَّهُ حَدِیْثًا ﴿ اللَّهُ حَدِیْثًا ﴿ اللَّهُ حَدِیْثًا ﴾ ''اُس دن جن لوگوں نے (اس دنیا میں) کفر وا نکار کیا تھا' اور سول (مَالِیَّ اللَّهُ حَدِیْثًا ﴾ کی نافرمانی کی تھی' تمنا کریں گے کہ کاش وہ زمین میں دھنسا دیے جائیں! (اُن کے اوپر زمین برابر ہوجائے' نیست و نابود ہوجائیں' ان کا وجود ہی باقی نہ رہے ) لیکن وہ وہاں کوئی بات اللہ سے چھیانہیں سکیں گے'۔

شہادت علی الناس کا یہی مضمون سورۃ الحج کے اخیر میں آیا ہے۔ فرمایا: ﴿ وَ جَاهِدُو ۗ ا فِی اللهِ حَقّ جهادِهِ ﴾''اور جهاد کرواللہ کے لیے جیسا کہاس کے لیے جہاد کاحق ہے'۔ اور په جهاد کس کیے ہوگا؟ ﴿ هُوَ اجْتَابُحُمْ ﴾ ''اس نے تہمیں چن لیا ہے''۔اینے نصیب پر فخر کروکہ بیاُ مت مسلمہ اس سلسلہ رسالت میں ایک کڑی (link) کی حیثیت سے تاقیام قیامت جوڑ دی گئی ہے۔ سورة الحج کے آخری رکوع میں پہلے یہ الفاظ آئے ہیں: ﴿اللَّهُ يَصْطَفِيْ مِنَ الْمَلْئِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ ﴾ "الله فِن ليتا بِ فرشتول ميل ي بجي اسيخ پيغام براورانسانول ميں سے بھی'۔ اوراب اس كے بعد فر مايا ہے: ﴿ هُوَ اجْتَبِكُمْ ﴾ اس نے تمہیں چن لیا ہے متہیں پیند کرلیا ہے۔اس فریضه کشہادت علی الناس کی ادائیگی كے ليے تمہاراا متخاب كيا ہے۔اب آخرى رسول تو ہمارے محمطًا لليَّام بين اور باقى نوع انسانى پرتا قیام قیامت بیشهادت کی ذمه داری ادا کرناتههارے ذمه ہے۔ اور ذرا آ گے چل کر فرمایا كه يمخنتاس ليكرنى بي كه: ﴿ لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ "تاكەرسولتم پر گواه جوجائين اورتم لوگول پر گواه جوجاؤ" - بيا بي آن میں شہادت کا اصل مفہوم ۔ یہی وجہ ہے کہ تمام رسولوں کو' شہید' کہا گیا' حالا نکدرسول توقتل ہوئے ہی نہیں۔انبیاء ضرور قتل ہوئے ہیں کیکن کوئی رسول قتل نہیں ہوا۔حضرت مسیح الطیفی رسول تھے یہودیوں نے انہیں قبل کرنے کی کوشش کی تواللہ نے انہیں زندہ آسان پراٹھالیا ـ ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ " انهول نے نه تو است قل کيا اور نه سولي دي" ـ بهرحال

یہاں پر (سورۃ الحدید میں) شہید کامفہوم عام لوگوں نے چونکہ''مقتول فی سبیل اللہ''لیا ہے تو اس کی وجہ سے وہ الجھنیں پیدا ہو گئیں جن کی بناء پر اس آیت کی اصل عظمت لوگوں پر منکشف نہیں ہوئی۔

### صدّ یقیت اورشهادت کی حقیقت

اب آب ان دونوں اصطلاحات''صدّ يقيت'' اور''شہادت'' کي اصل حقيقت کو سَجِهَ وَ يَكِهِ صُورة الفاتحه كي يانچوين آيت كے الفاظ بين : ﴿ الْهُدِنَا الصِّواطُ الْمُسْتَقِيْمَ ١٩ اور چِهِي آيت مين الفاظ آتے مين: ﴿صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَكَيْهِمْ ﴾ ''راستەأن كا جن پرتيراانعام ہوا'' ليكن وه كون لوگ ہيں جن پرالله كا انعام ہوا' اس کی وہاں پرکوئی وضاحت نہیں ہے۔اس کی وضاحت سورۃ النساء کی آیت ٦٩ میں بایں الفاظ كر دى كَيْ : ﴿ وَمَنْ يُتَّطِعِ اللَّهُ وَالرَّسُولَ فَأُولِئِكَ مَعَ الَّذِيْنَ انْعَمَ اللَّهُ عَكَيْهِمْ ﴾ ''جوكوئي بھي الله اوراس كے رسول كى اطاعت كاحق ادا كردے گاتو بيروہ لوگ مول کے جو اُن کے ساتھ ہول گے جن پر اللہ نے انعام فرمایا''۔ اور وہ کون لوگ إِن النَّبيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصّْلِحِينَ ﴿ وَحَسُنَ أُولَٰئِكَ رُفِيْقًا ﴾ "ليني انبياء صدّ يقين شهداء اور صالحين \_ اوركيا بي خوب ہان كي رفاقت " \_ تو بيه منعم عليهم حيار گروه بين: انبياءُ صدّ يقينُ شهداء اور صالحين - ان مين نبوت سرفهرست ہے۔''صالحیت'' گویاان چارمرا تب کی base line ہے۔اس کے اوپر شہداءُان کے اوپر صدّ یقین اورسب سے اوپر انبیاء ہیں۔ ظاہر بات ہے نبوت تو پہلے بھی ہمیشہ وہبی شے تھی' كسبى نہيں تھى، كوئى شخص اپنى محنت ومشقت 'رياضت وعبادت اور كسى سلوك كى منازل طے کرنے سے نبوت حاصل نہیں کرسکتا تھا' بیخالص وہبی شے تھی'جس کا درواز ہاب ہمیشہ کے لیے بند ہو چکا۔تو گویاعام انسانوں کے لیے تین درجے کھلے ہوئے ہیں: صالحین شہداءاور صدّ يفين۔

صدّ بق اورشہید کے مابین فرق کیا ہے 'یہ جان کیجے۔ ذرا نوٹ سیجیے سورہُ مریم میں

حضرت ابراہیم اور حضرت ادر ایس علیہاالسلام کے بارے میں ﴿ صِلَّدِیقًا نَّبَیًّا ﴾ جبکہ حضرت موی اور حضرت اسمعیل علیماالسلام کے بارے میں ﴿ رَسُولًا نَبَیًّا ﴾ کے اُلفاظ آئے ہیں۔ اس اعتبارے بیقر آن کریم کا ایک خاصامشکل مقام ہے کہ ان کے درمیان فرق کیا ہے؟ الله تعالیٰ نے انسانوں کی شخصیت کے جوسا نچے (personality patterns) بنائے ہیں ان میں دونفسیمیں بہت نمایاں ہیں۔ جدید سائیکالوجی میں آپ انہیں دروں بیں (introvert) اوربیروں بیں (extrovert) کہتے ہیں۔مقدم الذکرلوگ غور وفکر کرنے والے' سوچ بچار میں منہمک' تنہائی پینداورسلیم الفطرت ہوتے ہیں' جبکہ مؤخر الذكرلوگ فعّال قتم کے بھاگ دوڑ کرنے والے ہوتے ہیں۔ یہ باہر کی دنیا میں مگن رہتے ہیں اور انہیں ا بينے باطن ميں جھا نكنے كا موقع ہى نہيں ماتا۔ان كا معاملہ بيہوتا ہے كہ خوب گفتگو كيں ہور ہى ہیں مجلسوں میں خوب بحث ہورہی ہے خوش گی ہورہی ہے۔ چنانچہ بیلوگ حقائق کی طرف زیادہ متوجہ نہیں ہوتے۔ ان دو کے علاوہ بہت شاذ لوگ (ambivert) ہوتے ہیں کہ جن کے اندر دروں بنی اور بیروں بننی کی دونوں صلاحیتیں موجود ہوں اور توازن کے ساتھ ہوں ۔ بلکہا کثر و بیشتر بیدو چیزیں اگرکسی میں جمع ہوبھی جائیں تو پھراُس کا توازن پر قائم رہنا چونکہ مشکل ہوتا ہے اس لیے ambivert کا لفظ بالعموم اچھے مفہوم میں استعال نہیں ہوتا۔ آ دمی کیسو اور یک رخا ہو گا تو وہ زیادہ مشتکم (stable)رہے گا' جبکہ ambivert کے اندرعدم استحکام (instability) کے امکانات زیادہ ہوجاتے ہیں۔ کسی شخصیت میں دونوں چیزیں موجود ہوں اور توازن کے ساتھ برقر ار ہوں تواس کی كامل مثال توايك ہى ہے اور وہ محدرسول الله مَثَاثَيْزُا ہيں۔ باقى آپ كوانبياء ميں بھى دو درجه بندیاں ملیں گی' جبیبا کہ آپ کوصحابہ کرام ﷺ میں دو درجہ بندیاں ملتی ہیں۔حضرت ابو بکر صدیق ﷺ کی طبیعت کے اندر شروع ہی ہے رقیق القلبی موجود تھی کسی کود کھ میں دیکھتے تو تڑے اٹھتے' ہرکسی کی تکلیف کور فع کرنے کی کوشش کرتے۔ پھریہ کہ لیم الفطرت تھے' کیسے ممکن تھا کہ کسی بُت کو سجدہ کریں! اور بیرتو حیدتو فطرتِ انسانی کے اندر موجود ہے وہ جو

"الكُسْتُ برَبِّكُمْ؟ قَالُوْا بَلٰى!" كاعبدكرك آئ تصاس كاثرات اس حيات وينوى

میں موجود تھے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت ابو بکر الصد این کے بھی بھی کسی بُت کوسجدہ نہیں کیا' بھی شرک کا ارتکاب نہیں کیا' بھی بدکاری نہیں کی۔ گویا کہ ایک پاک طینت' صاف باطن شخصیت ہیں۔ یعنی اندر سے فطرت بھی پاک اور سلیم' اور کر داروا خلاق بھی بہت عمدہ ۔ تو الیسے خص کے سامنے جب نبی کی دعوت آتی ہے تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا کہ کوئی تا خیر ہو۔ حضرت ابو بکر کھی مقام صد یقیت میں اُمت میں سب سے بلند مرتبہ ہیں اور صد یق ثانی حضرت عثمان کھی ہیں۔ حضرت ابو بکر کھی کی دعوت سے جولوگ ایمان لائے ان میں سرفہرست حضرت عثمان کھی ہیں۔

دوسرى طرف حضرت عمراور حضرت حمزه والفيامين جن كامزاج حضرات البوبكر وعثمان والله الله عن الله الله الله الله عن الله ہیں اور اِن کے کانوں پر جوں تک نہیں رینگتی کہ محمطًا لینیا کیا کہہ رہے ہیں۔ میں نے دو مثالیں اس لیے دی میں کہ حضرت عمر ﷺ کی تو حضور مُگالیّنیّا کے ساتھ کوئی الیی قرابت داری نہیں تھی' ہوسکتا ہے کہ کچھاور بھی عوامل کار فر ما ہوں' لیکن حضرت حمز ہ ﷺ تو حضور مَلْ اللَّهُ مِنْ کے چیا ہیں' خالہ زاد بھائی ہیں' دودھ شریک بھائی ہیں' ساتھ کے کھیلے ہوئے ہم جولی ہیں اور حضور مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِن مَعِب كرتے ہيں۔ بتائيكون ساحجاب ہے؟ كيون نہيں ايمان لائے چھ برس تک؟اس لیے کہاُ دھر توجہ ہی نہیں ہے۔سیر وشکار سے فرصت نہیں ہے کئی گئی دن تک تیر کمان لے کرصحرا کے اندر شکار میں مصروف ہیں ۔غور وفکراورسوچ بیجار والا مزاج ہی نہیں ہے۔ ادھر توجہ ہی نہیں ہے کہ بید کا تنات کیا ہے اس کا بنانے والا کون ہے اور اس زندگی کا مقصد کیا ہے؟ صرف عدم تو جہی ہے ورنہ حضور مَا اللّٰيّ اللہ عناد ہونے کا تو کوئی سوال ہی نہیں ہے۔ کوئی منفی عامل سرے سے موجود ہی نہیں ہے سوائے عدم تو جہی کے۔ چنانچہ چھ برس بعدایمان لائے ہیں اور وہ بھی جذباتی طور پر۔شکارے واپس آئے تو کنیز (حضرت فوزبدرضی الله عنها) نے کہا کہ آج تو ابوجہل نے آپ کے بھتیج (محمطًا لیُمِ اُلی پر بردی زیادتی کی ہے' بہت گساخی کے ساتھ پیش آیا ہے۔ پس وہ جودل میں محبت تھی اس نے جوش مارا اورسید ھے ابوجہل کے پاس پہنچے جہاں وہ اپنی پارٹی کو لے کر بیٹھا ہوا تھا' جاتے ہی کمان

اس کے سر پردے ماری جس سے سر پھٹ گیا۔ اس سے کہنے گئے کہ تمہاری سے ہمت کہ تم نے میرے بینتیج کے ساتھ یہ معاملہ کیا! اور پھراسی وقت کہا کہ اچھا میں اس پرایمان لاتا ہوں' آؤ مقابلہ کرو! پیشان ہے حضرت جمزہ ہوگئے۔ اِن دو شخصیتوں کا فرق اگر نہیں سمجھیں گے اور یہ جواللہ تعالی نے مختلف انسانوں کے مختلف مزاج بنائے ہیں ان کا جب تک فہم وشعور نہ ہوگا ہے آ یت سمجھ میں نہیں آئے گی' اور یہ کہ صدّ یقیت اور شہادت کسے کہتے ہیں' یہ بات سمجھ میں نہیں آئے گی۔ شہید کے معنی صرف مقتول فی سبیل اور شہادت کسے کہتے ہیں' یہ بات سمجھ میں نہیں آئے گی۔ شہید کے معنی صرف مقتول فی سبیل اللہ ہی ذہن میں رہ جائیں گے اور یہ جوقر آن مجید کے اصل حقائق ومعارف ہیں ان سے محرومی رہے گی۔

یمی معاملہ حضرت عمر رہے کا ہے۔ان کے ہاں تو معاملہ اس سے آ گے برا م كر عصبيت جابلی کا تھا کہ محمد (مَثَاثِینًا) تو ہمارے آبائی دین اور آبائی عقائد کی نفی کررہے ہیں بہاں تک کہ بالآ خروہ دشمنی اس انتہا کو بینج گئی کہ گھر سے تلوار لے کریہ فیصلہ کر کے نکلے ہیں کہ آج میں ان کا کام تمام کر دوں گا۔ کفارِ مکہ درحقیقت پیدد کچھر ہے تھے کہ بنو ہاشم محمد (مُثَاثِیمًا) کی یشت پناہی کررہے ہیں'اب اگرہم نے محمد (مَنْالْیَامِّ) کوکوئی گزند پہنچا دیا تو ہنو ہاشم ان کے انتقام کے لیے کھڑے ہوجائیں گے اس طرح ہمارا آپس کا اتحادیارہ پارہ ہوجائے گا' عرب کے اندر ہماری حیثیت مجروح ہو جائے گی 'بلکہ ہماری قبائلی جنگ شروع ہو جائے گی۔ان کے لیےرکا وٹ صرف یہی تھی۔لیکن جب انہوں نے دیکھا کہ اب تو پانی سرسے گزررہا ہے گھر گھر میں لڑائی ہورہی ہے بھائی بھائی سے کٹ گیا ہے بیوی شوہر سے جدا ہو رہی ہے شوہر بیوی سے کٹ گیا ہے والدین سے اولا دعلیحدہ ہوگئ ہے تو ' شک آ مد بجنگ آ مد'' کےمصداق عمر بن خطاب نے فیصلہ کرلیا کہاب تو جو ہوسو ہوئیں توانہیں قتل کر دوں گا۔ چنانچة سيف بدست نكل كھڑے ہوئے۔راستے میں حضرت حذیفہ بن عتبہ ملے وہ ایمان لا چکے تھے' کیکن عمر کومعلوم نہیں تھا۔انہوں نے کہا کہ عمر کیابات ہے؟ اسنے جوش وجلال کے ساتھ کہاں چلے؟ کہا کہ میں نے تو فیصلہ کرلیا ہے کہ آج پیجھ کڑاختم کر کے رہوں گا، میں مجمد (مَنَا اللَّهُ إِنَّ كُلِّ كُر نِ جار ما مول انہول نے بڑی حکمت سے بیکہ کران کارخ مورد یا کہ

تمہارے تو اپنے بہن اور بہنوئی ایمان لا چکے ہیں! اب غصے میں آگ بگولہ ہوکرا پی حقیقی بہن فاطمہ بنت خطاب اور بہنوئی سعید بن زید (رضی اللّه عنهما) کے ہاں پنچے اور غصہ سے دروازہ کھٹکھٹایا۔ وہ اندر قرآن مجید پڑھ رہے تھے۔ وہاں حضرت خباب بن اَرت رضی اللّه عنها نہیں قرآن پڑھانے کے لیے آئے ہوئے تھے۔ سورہ طلہ کی آیات نازل ہوئی تھیں اور وہ آکر انہیں سنار ہے تھے۔ عمر کی آواز من کر انہوں نے حضرت خباب رہے گو پایا۔ عمر نے قر میں داخل ہوکر بہنوئی حضرت سعید کو مارنا شروع کیا۔ بہن درمیان میں آئیں تو اُن کو بھی ایک ایسا تھیٹر لگایا کہ چہرہ لہولہان ہوگیا۔ لیکن بہن کی زبان سے یہ جملہ نکلا عمر! چاہے می میں جان سے ماردؤ اب ہم اس دین کوچھوڑیں گے نہیں جسے ہم نے اختیار کیا ہے۔ ان کا یہی جملہ تھا جو عمر بن خطاب کے انقلاب کی وجہ بناع

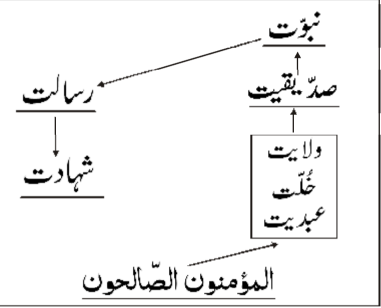
#### دگرگول کرد تقدیر عمر را!

عمرسوچنے پرمجبور ہوگئے کہ صففِ نازک میں یہ ہمت اور یہ حوصلہ کیونکر پیدا ہوا! یوں سجھنے کہ اندر توسب کچھ تھا'او پرخول آیا ہوا تھا۔ بس اس خول کے اندر سوراخ ہو گیا' لیکن کسی دلیل و منطق سے نہیں' غور وفکر سے نہیں' یہ ہوا ہے جذباتی طور پر (emotionally)۔ تو اس امت کے دوظیم ترین شہداء ہیں حضرت جمز ہاور حضرت عمر رضی اللہ عنہا۔ اور اِس اُمت کے دوظیم ترین صد یق بیں حضرت ابو بکر اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہا۔ یہ صفمون معارف فرآن حکیم کا ایک اہم باب ہے۔ اس پر بدشمتی سے جتنی توجہ ہونی چا ہے تھی میرے علم کی حدتک این توجہ ہونی چا ہے تھی میرے علم کی حدتک این توجہ ہونی چا ہے تھی میرے علم کی

## بعض اہم دینی اصطلاحات کے مابین ربط وتعلق

اب آپ کے سامنے ایک نقشہ پیش کیا جارہ ہے جودین کی بعض اہم اصطلاحات کے مابین ربط وتعلق کے لیے بہت مفید ہے۔ اس نقشے میں دائیں اور بائیں دوانتہائیں وجود میں آرہی ہیں۔ ایک طرف عروج ہے اور دوسری طرف نزول ہے 'یعنی ایک عروجی کیفیت ہے اور ایک نزولی کیفیت ہے اور ان کے مابین base line ''عبدیت'' اور 'صالحیت'

ہے۔''عبدیت' کی اصطلاح قرآن میں سب سے زیادہ استعال ہوئی ہے۔ سورۃ البقرۃ کے تیسر ہے رکوع کا آغازان الفاظ سے ہوتا ہے: ﴿ یَکْ النَّاسُ اغْبُدُوْ ا رَبُّکُمْ ﴾ ''اےلوگو! اپنے ربّ کی بندگی اختیار کرو' ۔ لیکن سورۃ النساء کی آیت ۱۹ میں' صالحین' کی اصطلاح استعال ہوئی ہے۔ یہ دونوں اصطلاحیں چونکہ base line بین اس لیے ان دونوں کو یکجا کردیا گیا ہے۔ جس شخص نے فیصلہ کرلیا ہو کہ میں اللّٰہ کا بندہ بن کر ہی زندگی گزاروں گا'وہ صالحین میں شامل ہوگیا۔



اب اس کے اوپر کے درجات کے لیے تین اصطلاحات ہیں اور یہ تینوں تقریباً ہم معنی الفاظ ہیں۔ ایک ہے ' ولایت' کیعنی اللہ کی دوئتی۔ اس کی تفصیل سورۃ کے آنسجدۃ میں بایں الفاظ آئی ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا .....

''جن لوگوں نے کہاہمارار بّ اللّٰہ ہے پھراُس پر ثابت قدم رہے...'' یعنی جن کو بھی اس عبدیت پر استقامت حاصل ہوگئ جن کا بھی ایمان پر دل ٹھک گیا اور اس کیفیت کوعلامہ اقبال نے شخ عبد القدوس گنگوہی کے ایک قول کے حوالے سے اپنے چوشے خطبے میں بہت خوبصورتی سے واضح کیا ہے۔ شخ عبد القدوس گنگوہی آیک بہت بڑے صوفی تھے۔ ان کا ایک جملہ ہے:''محمرع بی بالائے آسان رفت و باز آمد' بخد الگرمن رفتے بازنہ آمدے'' یعنی محمرع بی مگالٹی اس تو یں آسان پر چلے گئے اور پھر واپس آگئے خدا کی قسم! اگر میں وہاں پہنے جاتا تو بھی واپس نہ آتا۔ علامہ اقبال کہتے ہیں:

"This is the difference between prophetic experience and mystic experience."

دراصل صوفی اللہ کے ساتھ لولگا کر بیٹھ رہتا ہے۔ اس کیفیت میں جوسر وروکیف ہے اس سے تو ظاہر ہے کہ وہی شخص آگاہ ہے جس کو یہ کیفیت نصیب ہو جائے۔ جیسے کہا جاتا ہے: 'لڈ توایں بادہ نہ دانی بخدا تانہ چشی۔' چنا نچہ جس نے کبھی اس چیز کو چکھا نہ ہووہ اس کے اندر جوسر وروکیف ہے اس کا اندازہ ہی نہیں کرسکتا۔ اگر اللہ کے ساتھ لوگی ہوئی ہوئی ہوتی کیفیت یہ ہوتی ہے کہ سع' نہیں ماتا ہے کہ ایک بار مراقبے میں بیٹھے ہوئے تھے۔ اُس وقت جو ایک اور واقعہ بھی کیفیت ہوگ ہوگ ہوگ کا ہی بھی کیفیت ہوگ ہوگ ہوگ قامت کی آواز آگئ : قَدُ قَامَتِ الصَّلُوةُ ۔ اُس وقت انہیں کھڑ ہے تو ہونا پڑا' کین کہا یہ کہ خداوندی ہو گار کہا ہی کہا ہے کہ خطوری سے نکال کر دربانی میں کھڑ اکر دیا' ۔ یعنی مراقبے میں تو مجھے حضوری کی کیفیت حاصل تھی۔ لیکن بہر حال نماز کے کھڑ اکر دیا' ۔ یعنی مراقبے میں تو مجھے حضوری کی کیفیت حاصل تھی۔ لیکن بہر حال نماز کے کھڑ اکر دیا' ۔ یعنی مراقبے میں تو مجھے حضوری کی کیفیت حاصل تھی۔ لیکن بہر حال نماز کے کھڑ اکر دیا' ۔ یعنی مراقبے میں تو مجھے حضوری کی کیفیت حاصل تھی۔ لیکن بہر حال نماز کے کھڑ ہے ہوئے دیا تھ کہ تا کہ دیا تا میں شریک ہونالازم ہے۔

نو ظاہر بات ہے جواللہ کا بندہ اس مقام بلند پہنچ گیا ہوا باسے کہا جائے کہ جاؤ تبلیغ کروتو اس پر بیگراں تو گزرے گا! تبلیغ دین میں تولوگوں کی جلی کی سنی پڑتی ہیں۔ جیسے حضور مُثالِثَیْرُ سے کوئی کہتا پا گل ہو گئے ہیں' کوئی کہتا د ماغ خراب ہو گیا ہے' کوئی کہتا یقیناً اس سے ان کا کوئی نہ کوئی مقصد ہے' یہ کوئی لیڈری چا ہتے ہیں' یہ چا ہتے ہیں کہ پچھلوگ ان کے مالا جیس ۔قرآن نے ان کے الفاظ تعل کیے ہیں: ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَشَنَى ءٌ يُّرُادُ ﴾ کسی مالا جیس ۔قرآن نے ان کے الفاظ تعل کیے ہیں: ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَشَنَى ءٌ يُّرُادُ ﴾ کسی

انہیں اللہ کے ساتھ تسلیم ورضا کی کیفیت حاصل ہوگئ ان کا تو کّل گل کا گل اللہ کی ذات پر مرکوز ہوگیا اور وہ اطاعتِ کلی پر کاربند ہو گئے تو بیروہ لوگ ہیں جن کے بارے میں فر مایا گیا ہے:

﴿ اَ لَاۤ إِنَّ اَوْلِيَآءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُون ﴿ الَّذِيْنَ الَّذِيْنَ الَّذِيْنَ الَّذِيْنَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُون ﴿ اللَّهِ لَلَّهِ مِنْ اللَّهِ لَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُون ﴾ المَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ (يونس)

"آگاہ ہوجا و ایقیناً اللہ کے دوست تو وہ ہیں کہ جن پر (قیامت کے دن) نہ کوئی خوف ہوگا اور نہ ہی وہ مگین ہول گے۔ بیدوہ لوگ ہیں جو ایمان لاکے اور انہوں نے پر ہیزگاری کی روش اختیار کی۔"

اس دوتی کے لیے ایک لفظ' بحلّت '' بھی ہے اور بیخاص طور پر حضرت ابرا ہیم علیہ الصلاق والسلام كے ليے استعال موا ہے۔سورة النساء ميں ارشاد موا: ﴿وَاتَّحَدُ اللَّهُ إِبْرُهِيْمَ خَلِيْلًا ﴾ ''اور الله تعالى نے ابراہيم کو اپنا خليل بنا ليا''۔ تو يه ''ولايت'' اور ''خُلّت'' دواصطلاحات ہیں۔لیکن ایک اعتبار سے''صدّیقیت'' کی اصطلاح بھی ان کے ہم پلہ ہے۔صد یق وہ تخص ہے جونیک سرشت ہؤجوطبعاً نیک راست باز راست گؤراست روہواوروہ ہرامچھی بات کی تصدیق کرنے کے لیے تیاراور آمادہ رہتا ہو۔ یہ ہے وہ مرتبہ جس كأوروج كي آخرى منزل "نبوت" ہے۔ میں نے اس لیے" رسالت" كو نیچ ركھا ہے که میں ان حضرات کی رائے سے متفق ہوں جورسالت کو مقام'' نزول'' میں سمجھتے ہیں'اس لیے کہ اصل عروج نبوت ہے۔اس کے بعد حکم دیاجا تا ہے کہ اب اللہ کا پیغام لے کر لوگوں كى طرف جاوًا بيرمقام رسالت ہے۔حضرت موسىٰ عليه السلام كوحكم ہوا تھا:﴿إِذْهَبُ إِلَى فِوْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴿ ﴿ طَهَ ﴾ (طه) ''جا وَفرعون كي طرف! يقيناً وه مركثي پراتر آيا ہے''۔ پيزول اس اعتبار سے بھی بہت خوبصورت لفظ ہے کہ حضور مَا اللَّهُ عَلَيْرِ وحی نازل ہوئی جبکہ آ ہے جبل نور يرغارِحرامين تشريف فرماتھ\_حضرت موسىٰ عليها كوحكم ہور ہاہے: ﴿إِذْهَبُ إِلَى فِرْعُونَ اِنَّهُ طَغٰیﷺ جَبَه آبٌ کوه طور پراللہ ہے ہم کلامی پرمشرف ہوئے۔کہا جارہا ہے کہ اب اس بلندی سے ینچےاتر واور جاؤاللہ کا پیغام ہدایت لے کرلوگوں کی طرف۔

نے کہا جادوگر ہیں'کسی نے کہا شاعر ہیں۔معاذ اللّٰدُثم معاذ اللّٰد نُقلَ کفر کفر نباشد! تو اس ے حضور مَا کالیّنا کے دل پر جو بیت رہی تھی قر آن خود اُس پر اِن الفاظ میں تبصرہ فر ما تا ہے۔ : ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيْقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ (اے نی !) ہمیں خوب معلوم ہے کہ جو کچھ بیلوگ کہدرہے ہیں اس سے آپ کا سینہ سختا ہے (آپ کوصدمہ پہنچا ہے)''۔اس لیے کہا گیا: ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُونُونَ ﴾ 'صبر يجياس پر جو يھ يہ كهد ہے ہیں' بہمیں خوب معلوم ہے کہ اس سے آپ کو تکایف پہنچ رہی ہے کوفت ہورہی ہے کیکن صبر سیجیے! اور بیمعاملہ صرف زبانی ایذاء تک محدود نہیں رہا بلکہ اس کے بعد جسمانی ایذائیں بھی شروع ہو گئیں۔تورسالت میں توبیہ ساری مصبتیں جھیلنی پڑیں۔جبکہ نبوت وولایت کے مقام برآ دمی آ رام وسکون سے بیٹھا ہوتا ہے۔صوفیاءتو صرف اُسے تذکیر کریں گے جواُن کی خانقا ہوں میں آئے گا'وہ در بدرتو نہیں جائیں گے انہیں کسی کی کوئی کروی کیلی بات نہیں سننی را ہے گی ۔خانقاہ تو گویا ایک جسپتال ہے۔ جیسے کوئی مریض علاج کی غرض ہے جسپتال میں آتا ہے اسی طرح جس کے اندراحساس بیدار ہو گیا ہے اور وہ تزکیئے کا خواہاں ہے تووہ خانقاہ میں حاضر ہوجائے گا اور اس کو جو بھی تھم دیا جائے گا وہ مانے گا۔اس میں تزکیہ کرنے والے صوفی کومشقت نہیں اٹھانا پڑتی 'جبکہ رسول کا معاملہ اس کے برعکس ہے وہ در در جا رہے ہیں اور کہیں کچھ ن رہے ہیں کہیں کچھ ن رہے ہیں۔

جبرات کے وقت کھڑے ہوتے تھے تو وہ عروج کی کیفیت ہوتی تھی۔ یہ مقامِ عبدیت ہے جس میں اللہ تعالیٰ کی طرف رُخ ہے اور اللہ تعالیٰ کی بندگی ہورہی ہے۔ اور دن کے وقت جب دعوت و تبلیغ کے لیے گلیوں میں پھررہے ہیں' گھر گھر جارہے ہیں' لوگوں سے بات کررہے ہیں اوران کی جلی گئی با تیں سنی پڑرہی ہیں تو طبیعت میں ایک انقباض ہوتا ہے' کثافت پیدا ہوتی ہے۔ چنانچہ حضور گُلُاللہ کُلُّ سے فرمایا گیا: ﴿وَلَقَدُ نَعْلَمُ اللّٰکَ یَضِدُی صَدُر کُو بِمَا یَقُولُونَ ﴾ دہمیں خوب معلوم ہے کہ جو با تیں یہ کہدرہے ہیں ان سے آپ کا سینہ بھی تا ہے' لیکن آپ اندازہ کیجے کہ کتنے لوگ ہیں جو اُس دعوت و تبلیغ کے نتیج میں پاک صاف ہوگئے؟ کتنوں کو یہ سعادت نصیب ہوئی کہ وہ خود بھی عروج کی کیفیت حاصل پاک صاف ہوگئے؟ کتنوں کو یہ سعادت نصیب ہوئی کہ وہ خود بھی عروج کی کیفیت حاصل کریں۔ تو دراصل رسالت مرتبہ نزول میں ہے۔

قرآن مجید میں رسالت کے قریب ترین لفظ شہادت ہے۔ سورۃ المزمل میں ارشاد

﴿إِنَّا ٱرْسَلْنَا اِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا ٱرْسَلْنَا اِلٰي فِرْعَوْنَ رَسُولًا ۞﴾

"(لوگو!) ہم نے تمہاری طرف ایک رسول تم پر گواہ بنا کر بھیجا ہے جس طرح ہم نے فرعون کی طرف ایک رسول (بعنی موسیٰ علیہ السلام) بھیجا تھا۔"

سورة الاحزاب مين ارشاد موا:

﴿ لَهَ اللَّهِ مِنْ إِنَّا أَرْسَلُنْكَ شَاهِدًا وَّمُبَشِّرًا وَّنَذِيْرًا ﴿ ﴾ ثَلَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَنَ اللَّهُ اللَّ

یہاں تین صفات میں سب سے پہلے شاہد کا لفظ آیا ہے کہ ہم نے آپ کو گواہ بنا کر بھیجا ہے۔ یہ گواہی ہمیں اپنے قول سے بھی دینی ہے جیسے ہم زبانی اقر ارکرتے ہیں: اَشْھَدُ اَنْ لَا اللهُ وَاَشْھَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ ۔ پھر ہمارا عمل بھی گواہی دے کہ واقعتًا محمد اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَبْرِاس گواہی کا ایک ہم اللہ کے بندے ہیں اور ہم واقعتًا محمد تاللہ کارسول مانتے ہیں۔ پھر اِس گواہی کا ایک

رَفِيقًا ﴿

''جولوگ اللہ اور رسول کی اطاعت کریں گے وہ ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ نے انعام فر مایا ہے' یعنی انبیاء اور صدّیقین اور شہداء اور صالحین ۔ اور کیا ہی اچھی ہےان لوگوں کی رفاقت۔''

یعنی جوکوئی بھی معنوی طور پراللہ اوراس کے رسول کی اطاعت پر کاربند ہوجائے گا سے ان لوگوں کی ایک معیت ورفاقت حاصل ہوگی جن پراللہ کا انعام ہوا ہے۔ ان میں سب سے پہلے انبیاء ہیں' ان سے نیچے صد یقین ہیں' ان سے نیچے شہداء کا رتبہ ہے اور پھر سب سے نیچے صالحین ہیں جو base line ہے۔ یہ ہے در حقیقت وہ ربط و تعلق جو اِن الفاظ کے مابین

فریضهٔ شهادت علی الناس- قرآن حکیم کی روشنی میں

قرآن مجید میں ' شہید' در حقیقت گواہ کے معنی میں آتا ہے۔ دنیا کی زندگی میں یہ گواہی دعوت و تبلیغ اور عملی شہادت کے ذریعے سے ہے۔ اور یہی لوگ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کی عدالت میں استغاثہ کے گواہ (Prosecution Witness) کی حیثیت سے کھڑے ہوں گے کہ اے اللہ! ہم نے تیرا پیغام انہیں پہنچا دیا تھا۔ قرآن مجید میں اہم مضامین دوم تبہ ضمور درآتے ہیں۔ چنانچہ یہ صفمون بھی دوم تبہ آیا ہے کہ صفور کا گائی ہے اللہ! تیرے نبی نی نی نی تیراجو پیغام ہم تک پہنچا یا قاوہ ہم کے ایک بہنچا یا تھا۔ قرآن میں ارشاد ہوا ہے:

﴿ وَجَاهِدُوْ اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴿ هُوَ اجْتَبْتُكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ إِبْرَهِيْمَ ۗ هُوَ سَمَّنْكُمُ عَلَيْكُمْ إِبْرَهِيْمَ ۗ هُوَ سَمَّنْكُمُ الْبَرْهِيْمَ ۗ هُوَ سَمَّنْكُمُ الْمُسْلِمِيْنَ لِمِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيْداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهِيْداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهِيْداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ (الحج: ٧٨)

''الله کی راہ میں جہاد کر وجیسا کہ اس کی راہ میں جہاد کاحق ہے'اس نے متہمیں چن لیا ہے' (حق کی پاسبانی اور اشاعت کے لیے) اور نہیں روا

مفہوم یہ بھی ہے کہ لوگوں کوجمع کرواور ایک اجتماعی نظام قائم کرو جو پوری دنیا کے اویر گواہ بن جائے کہ بہترین نظام وہی ہے جو اللہ نے اپنے رسول مُلَا لِنَّامُ کے ذریعے سے عطا کیا ہے۔اب ظاہر بات ہے اس کے لیے ملی جدوجہد درکار ہے۔ چنانچہ اس شہادت کے لیے اب ان لوگوں کی اہمیت زیادہ ہو جائے گی جن کے اندر قوتِ کار اور بھاگ دوڑ کی صلاحیت زیادہ ہے۔ جبکہ تصدیق کرنے میں وہ لوگ پیش قدمی کر جائیں گے جوسلیم الفطرت اور رقیق القلب ہیں۔ یہ ہیں اصل میں''صدّ یقین'' اور''شہداء'' کے دومزاج۔ بیروں ہیں ا (extroverts) شہداء بنیں گے اور درول بیں (introverts) صدّیق بنیں گے ان کو تصدیق کرنے میں درنہیں گئے گی میش قدمی کرجائیں گے۔لیکن اس کے بعد مملی جدوجہد میں نبی کے دست و بازو بننے میں شہداء پیش پیش ہوں گے جو بھاگ دوڑ کرنے والے بين \_حضراتِ الوبكر وعثان رضي الدُّعنهما اور نه معلوم كَنْخ صحابه كرام رضوان الدُّعليهم الجمعين تھے کہان کے ایمان لانے کے بعد بھی مسلمانوں کو تھلم کھلاحرم میں جا کرنمازیڑھنے کی ہمت نہیں ہوئی لیکن جس سال حضرات حمز ہ وعمر رضی اللّٰہ عنہماایمان لے آئے تو اَب مسلمانوں نے ڈ کے کی چوٹ حرم میں جا کرنماز پڑھی۔حضرت مسے علیہ السلام کا بڑا پیارا قول ہے: " كتنع بى بين جو بعد مين آت بين كيان ببلون سي آكنكل جات بين" حضور طَالْيَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ جن كوحضرت ابوبكرصد ين رفيه ك بعد عظيم ترين انسان معين كيا ہے وہ حضرت عمر فاروق ر اندازہ کیجے کہ آپ اسکا ہوایت کینچنے کے تقریباً چوسال بعدایمان لائے ہیں۔اندازہ کیجے کہ آپ ا سے پہلے چھسالوں میں کم از کم تیں جالیس افراد توایمان لا چکے ہوں گے کیکن وہ حضرت عمر فاروق ﷺ سے پیچےرہ گئے ہیں۔اس لیے کہآ پُفتال انسان ہیں آپ کے قوائے عملیہ زیادہ حیات و چوبند ہیں۔جبکہ ایک وہ ہیں جن کے قوائے فکرید وعلمیہ کی حیثیت زیادہ ہے۔ تو اس اعتبار سے 'صد" یقیت "بلندترین منزل ہے اور 'شہادت "اس سے نیچے ہے۔

سورة النساء ميں ارشاد ہوا:

﴿ وَمَنْ يَّطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَاُولِئِكَ مَعَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّلِّيْقِيْنَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِيْنَ ۚ وَحَسُنَ اُولِئِكَ ﴿ فَكُنُفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيْدٍ وَّجِئْنَا بِكَ عَلَى هُوُّلَآءِ شَهِيْدًا شَهِيْدًا شَ

پھراُس دن کیا حال ہوگا جب ہم ہراُمت میں سے ایک گواہ کھڑا کریں گے اور آپ کو بھی (اے محمومًا لینے آبا) ان لوگوں کے خلاف بطور گواہ کھڑا کریں گے''۔

نوٹ کیجے 'علی ''کاصلہ خالفت کے لیے آتا ہے۔ یعنی وہاں گواہی ان کے خلاف پڑے گی۔ اس لیے کہ اگر کوئی قوم اس پوزیشن میں ہو کہ یہ کہہ سکے کہ اے اللہ! تیراپیغام ہم تک تو آیا ہی نہیں 'تو اس چیز کا انہیں اللہ کے ہاں کریڈٹ ملے گا اور انہیں رعایت دی جائے گی۔ ''قالی نہیں نو اس چیز کا انہیں اللہ کے ہاں کریڈٹ ملے گا اور انہیں رعایت دی جائے گی۔ ''قالی کا قاعدہ ہے جبحہ اللہ کے ہاں ان لوگوں کورعایت ملے گی جن تک بات نہیں پینچی ۔ اُن کا جرم اِن کے کھاتے میں جمع ہوگا جن کے ذمہ تھا کہ پہنچا ئیں لیکن انہوں نے نہیں پینچی ۔ اُن کا جرم اِن کے کھاتے میں بہنچ ہوگا جن ان کے ذمہ تھا کہ پہنچا ئیں لیکن انہوں نے نہیں پینچیا۔ بہر حال جن لوگوں تک بات نہیں پینچی دی گئی ان کے لیے کوئی عذر باقی نہر اور سورۃ النساء میں ارشاد ہوا: ﴿ رُسُلًا مَّبُشِرِیْنَ وَمُنْدِرِیْنَ لِئَلَا اللہ کے کوئی کان اللّٰہ عَرْیْزًا حَرِیْمُ اِنْ کَان اللّٰہ عَرْیْزًا حَرِیْمُ اِنْ کَان کے لیے کوئی عذر باقی نہرہ والی کوہشر اور نذیر بنا کر بھیا تا کہ رسولوں کے آنے کے بعد کوئی عذر باقی نہرہ جائے لوگوں کے تی میں نذیر بنا کر بھیجا تا کہ رسولوں کے آنے کے بعد کوئی عذر باقی نہرہ جائے لوگوں کے تی میں اللہ کے (محاسبہ کے) خلاف'۔ تا کہ وہ بیعنی نہیں کہ اللہ کے اللہ! تو ہم سے س بات کا حساب لے رہا ہے 'ہم تک تو تیراپیغام پہنچا ہی نہیں۔

اس بات کوایک سادہ ترین مثال سے سجھے! آپ کسی شخص کے ذریعے سے اپنے کسی دوست اور عزیز کواپنا پیغام سجھے ہیں کہ فلاں کام کل شام تک ضرور ہوجانا چا ہے ور نہ میرا بہت بڑا نقصان ہوجائے گا۔ فرض سجھے وہ کام نہیں ہوا۔ اب آپ غصے میں بھرے ہوئے اس دوست یا عزیز کے پاس جا کیں گے جس تک آپ نے اپنا پیغام بھوایا تھا اور اس سے کہیں گے کہ میں نے آپ تک یہ پیغام بھجا تھا' آپ نے میراوہ کام نہیں کیا اور مجھے اتنا بڑا نقصان ہوگیا' اس کا کون ذمہ دار ہے؟ اب اگر وہ صرف ایک جملہ کہہ دے کہ بھائی مجھے تو

رکھی اس نے تم پر دین کے معاملہ میں کوئی تنگی۔ پیروی کرواپنے باپ ابراہیم کے دین کی۔اللہ نے تمہارا نام مسلم (سرِ اطاعت ٹم کرنے والا) رکھا ہے اس سے پہلۓ اوراس قر آن میں بھی (تمہارایہی نام ہے)' تا کہ رسول تم پرگواہ ہواورتم بقیہ نوع انسانی پرگواہ بنو!''

سورة الحج اورسورة البقرة اس اعتبار سے ایک دوسری کے ساتھ منسلک ہیں کہ ہجرت سے متصلاً قبل سورة الحج اور ہجرت کے فوراً بعد سورة البقرة نازل ہوئی ہے۔ یہی مضمون سورة البقرة میں بھی بایں الفاظ آیا ہے:

﴿ وَكُذَٰلِكَ جَعَلُنْ ثُكُمُ أُمَّةً وَّسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴿ آيت ١٤٣) "اوراسى طرح ہم نے تم كوأمت وسط بنايا ہے تاكہ تم لوگوں پر بطور گواہ كرے ہواوررسول تم پر بطور گواہ كھڑا ہو۔"

اس گواہی کا تعلق دنیا ہے بھی ہے اور آخرت ہے بھی۔ یہاں پر آخرت کو خاص طور پر نمایاں نہیں کیا گیا، لیکن وہ اس میں implied ہے۔ دنیا میں تم گواہی دو گے دعوت و تبلیغ اور اتمام جحت کے ذریعے اور قیامت کے دن اسی گواہی کا ظہور ہو جائے گا جبکہ تم اللہ کی عدالت میں کھڑے ہو کر گواہی دو گے۔ تو یہ صفمون بھی قر آن مجید میں دو جگہ آیا ہے۔ ایک سورۃ النحل میں جو ہجرت سے متصلاً قبل نازل ہونے والی سورتوں میں سے ہے۔ سورۃ النحل کی آیت ۸۹ میں ہے:

﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ اثْمَةٍ شَهِيْدًا عَلَيْهِمْ مِّنْ أَنْفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيْدًا عَلَيْهِمْ مِّنْ أَنْفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيْدًا عَلَى هُو لَآءِ ۗ ﴾

''اوراس دن (کا تصور سیجیےا بنگ!) جس دن ہم ہراُمت میں سے ایک گروہ گواہ بنا کر کھڑا کریں گےان ہی میں سے'اور آپ کو گواہ بنا کر کھڑا کریں گے اِن (اہل عرب) پڑ'۔

اس ضمن میں دوسرا مقام سورۃ النساء آیت انہ ہے جس کا ذکر گزشتہ نشست میں حضرت عبداللّٰہ بن مسعود رہائی کی حدیث کے حوالے سے ہو چکا ہے۔وہاں فرمایا:

آپ کا پیغام ملا ہی نہیں' تو اس صورت میں آپ کا غصہ جھاگ کی طرح بیٹھ جائے گا' آپ اس سے شکوہ نہیں کرسکیں گے اور اب آپ کا سارا غصہ پیغام برکی طرف جائے گا۔ آپ جا كراس كى كردن ناپيں كے كەلللەكے بندے! ميں نے تخصے اتناا جم پيغام دے كر بھيجاتھا'تم نے میرا پیغام کیوں نہیں پہنچایا؟ تواگر پیغام برنے پیغام پہنچادیا تووہ بری ہوگیا'ابساری ذمدداری اس کی ہے جسے بیغام پہنچ گیا الیکن اگر پیغام برنے بیغام پہنچانے میں کمی کی ہے تو ساری ذمدداری پیغام برکی ہےاورجس کے پاس پیغام پہنچنا تھااس کی کوئی ذمدداری نہیں۔ يهي وجه ہے كه سورة الاعراف ميں فرمايا : ﴿ فَلَنَسْتَكُنَّ الَّذِيْنَ أُرْسِلَ اللَّهِمْ وَكُنَسْنَكُنَّ الْمُوسَلِيْنَ ﴾ "م لازماً يوچه كرريي كان سي بهي جن كي طرف رسولون کو بھیجا گیا اور ہم لاز ما یو چھ کر رہیں گے رسولوں سے بھی۔'' ہم رسولوں سے بھی یو چھ کچھ كريں كے كەتم نے ہمارا بيغام پہنچا دیا تھایا نہيں۔ وہ كہيں گے اے اللہ! ہم نے پہنچا دیا تھااور ہم نے فریضہ رسالت کی ادائیگی پرلوگوں سے گواہی بھی لے لیتھی۔خطبۃ ججۃ الوداع كموقع يررسول اللهُ عَالَيْهُ إِلَى اللهُ عَالَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ بَلَّغْتُ ؟ )) " الوكوا كياميس في تم تك الله كاپيغام پہنچاديا ہے؟''اس برصحابہ كرام رضى الله عنهم نے يك زبان ہوكر كہا: ''إِنَّا نَشْهَدُ انَّكَ قَدْ بَلَّغْتَ الرَّسَالَةَ وَادَّيْتَ الْاَمَانَةَ وَنَصَحْتَ الْاُمَّةَ وَكَشَفْتَ الْعُمَّةَ" " بهم كواه بين (ا الله كرسولُ!) آب نے يقيناً فرض رسالت اداكر ديا 'اور امانت کاحق ادا کر دیا اور امت کی نصیحت کی ذمہ داری ادا کر دی اور آپ نے (گمراہی ك ) تمام اندهيرول كوزائل كرديا" - توالله كرسول ايني ايني ذمه داريول سے برى ہو جائیں گے ابساری ذمہ داری ان کی ہوگی جن تک اللہ کا پیغام پہنچ گیا ہوگا۔ یہ ہے اصل میں شہادت!

### صدّ یقیت وشہادت کے مراتب کھلے ہیں

ظاہر بات ہے کہ اہل ایمان میں بھی مختلف قتم کی شخصیتیں ہیں۔ پچھلوگ اگر دروں بیں قتم کے ہیں' یعنی غور وفکر کرنے والے' سوچ بچار کرنے والے' سلیم الفطرت' رقیق

القلب لوگ ہیں تو وہ صد یقیت کے مقام پر جائی نجیں گے اور جن کا مزاج الیانہیں ہے وہ کم سے کم شہادت کے مرتبے تک پہنچ جائیں گے۔ بید دونوں راستے ان لوگوں کے لیے کھلے ہوئے ہیں جنہوں نے اپنی باطن سے مال کی محبت کا ہریک کھول دیا ہے۔ لیکن اگر میہ ہریک لاگا ہوا ہے تو وہ آ گے بڑھ ہی نہیں سکتے'ان کے لیے کوئی ترفع اور ترقی نہیں ہے'وہ تو بس نام کے مسلمان ہیں جو جیسے بھی ہیں چل رہے ہیں۔ لیکن اگر سی نے دل سے مال کی محبت کو کھر جے دیا ہواور پھر اللہ پر ایمان لایا ہوتو وہ مرتبہ صد یقیت پر فائز ہوسکتا ہے۔ اس کی تفصیل سورۃ الحدید کی آ یت ۱۱ اور ۱۹ میں ہے۔

البتة اس میں بیمغالطہ ہرگزنہ آنے پائے کہ جس شخص کو نبی کی دعوت براوراست پینجی ہواوراس نے اس پر لبیک کہا ہوصرف وہی مرتبہ صدّ بقیت پر فائز ہوسکتا ہے۔ بلکہ ہم میں سے بھی ہر شخص بیر رتبہ خاص حاصل کرسکتا ہے۔ ہم نسلی طور پرمسلمان ہیں عقیدہ گا ایمان ہماں ہے بھی ہم اس کی تخصیل کر سکتے ہیں۔ ہمارے پاس ہے کیون شعوری ایمان نہیں ہے۔ تو آج بھی ہم اس کی تخصیل کر سکتے ہیں۔ تجدید ایمان اس کا نام ہے۔ ہم گناہ کے بعد جب انسان تو بہ کرتا ہے تو وہ تجدید ایمان ہے۔ اس صورۃ الفرقان کا آخری رکوع ہمارے اس منتخب نصاب کے حصہ سوم میں شامل ہے۔ اس میں آیا ہے۔ فرمایا:

''اور (رحمٰن کے بندے وہ ہیں) جواللہ کے سواکسی اور معبود کو نہیں پکارتے' اللہ کی حرام کی ہوئی کسی جان کو ناحق قتل نہیں کرتے اور نہ زنا کے مرتکب ہوتے ہیں۔ یہ کام جو کوئی کرے گا وہ اپنے گناہ کا بدلہ پائے گا۔ قیامت کے دن اس کا عذاب دوگنا کر دیا جائے گا اور وہ اس میں ہمیشہ ذلت کے

ساتھ پڑارہے گا۔الا پیکہ کوئی (ان گناہوں کے بعد) توبہ کرچکا ہواور ایمان لاکڑمل صالح کرنے لگاہوتوا یسے لوگوں کی برائیوں کواللہ بھلائیوں سے بدل دےگا'اور وہ بڑاغفور ورحیم ہے۔''

در حقیقت تجدید ایمان تو به اور تجدید عهد تهم معنی الفاظ میں (۱) \_ بهرحال آج بھی مرتبهٔ صدّ بقیت تک پہنچنے کاراستہ کھلا ہے ۔ یہ جان لیجے نبوت کا دروازہ بند ہے 'پہلے بھی وہ وہ بی تھی، کسی نہیں تھی، لیکن اب تو اس کا دروازہ مستقلاً بند ہے البتہ'' صِدّ یقیّت ''اور''شہادت' کے مراتب کھلے ہیں ۔ افتادِ طبع کے اعتبار سے انسان ترقی کر کے ان مراتب عالیہ کی تحصیل کرسکتا ہے ۔ اور صالحین کا درجہ تو base line کی حیثیت رکھتا ہے ۔ تو ان دونوں آیات کرسکتا ہے ۔ اور صالحین کا درجہ تو ہوا کہ جولوگ اس مشکل گھاٹی کو عبور کر جا کیں ایونی مال کی محبت سے نجات حاصل کر لیں اور پھر ایمان کے زیور سے آراستہ ہوں تو اُن کے لیے مرتبۂ صدّ یقیت یا مرتبۂ شہادت تک رسائی حاصل کرنے کاراستہ کھلا ہے۔

### ولايت اور نبوت كابالهمى تعلق

اس سلسلے میں چنداور باتیں وضاحت طلب ہیں۔ ہمارے تصوف کے حلقوں میں عام طور پریہ بات کہی جاتی ہے کہ 'ولایت' ' نبوت' سے افضل ہے۔ ظاہر کے اعتبار سے یہ بات بالکل غلط ہے 'البتہ اس کے اندر بھی حقیقت کا ایک عضر ہے 'اگر چہ اصطلاحات غلط استعال ہور ہی ہیں۔ ان کے ہاں دونسبیس ' نسبت ولایت' اور ' نسبت نبوت' متنقلاً فدکور ہیں۔ دراصل مقام' نبوت' ولایت' خلت اور صدّیقیت سب سے بلندترین مقام ہے۔ لغوی اعتبار سے نبوت کی اصل یا تو ' ذبر گا' ہے 'جس سے' نبی' کا مفہوم ہے' خبر دینے والا' اور یا پھر ' نبوق' ہے جس کے معنی بلندی کے ہیں۔ تو اس سے اُونچا کوئی مقام نہیں ہے۔ یہ اور یا پھر ' نبوق' ہے جس کے معنی بلندی کے ہیں۔ تو اس سے اُونچا کوئی مقام نہیں ہے۔ یہ بھی جان لینا چا ہیے کہ رسالت نبوت کے ساتھ نسخی ہے اور نبوت رسالت سے افضل ہے۔

عام طور پر ہماراتصور بہ ہے کہ رسالت نبوت سے افضل ہے۔ میں اس بات کو تسلیم کرتا ہوں کہ رسالت مقام نزول میں ہے اور نبوت مقام عروج میں ہے۔ اصل حیثیت مقام نبوت کی ہے کیکن جب کسی نبی کو کسی معین جگہ پر بھیجا جاتا ہے تو اسے رسول بنا کر بھیجا جاتا ہے بیسے حضرت لوط علیا ہا کو سروم اور عامورہ کی بستیوں کو خبر دار کرنے کے لیے بھیجا گیا 'حضرت ہود علیا ہا کو قوم عاد کی طرف بھیجا گیا 'حضرت صالح علیا ہا کو قوم غمود کی طرف بھیجا گیا 'حضرت معین کر کے بھیجا گیا۔ تو یہ رسالت دراصل' مقام مولی علیا ہا کو فرعون اور آل فرعون کی طرف معین کر کے بھیجا گیا۔ تو یہ رسالت دراصل' مقام نزول' ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ نبوت رسالت سے افضل ہے۔

نی اپنی ذاتی شخصیت کے اندرولایت کے درجے پر فائز ہوتا ہے۔ اور جب اس پر اللّٰہ کی طرف سے وحی اتر تی ہے تو اسے نبوت سے سر فراز کر دیا جا تا ہے۔ ہمارے آج کل کے قلندر قتم کے لوگوں سے قطع نظر' جو شخص واقعتاً اللّٰہ کا دوست' خلیل' وفا داراور مخلص ہے اس

<sup>(</sup>۱) یہ تین الفاظ ہم نے تنظیم اسلامی کی دعوت کی بنیاد کو واضح کرنے کے لیے اختیار کیے تھے اور ہماری بہت ہی مطبوعات پر بیہ بلاک شائع ہوتا ہے: ''تنظیم اسلامی کی اساسی دعوت: تجدیدِ ایمان' تو بہ اورتجد یدعهد''۔

پراگروی آ جائے تو وہ نبی ہے اوراگر وی نہیں ہے تو وہ بس اللہ کا ولی اور برگزیدہ ہے۔
حضرت عبدالقادر جیلائی اور حضرت یوسف علیہ السلام میں یہی تو فرق ہے کہ حضرت یوسف پر وی نبوت نازل ہوئی۔ ورنہ خصیت کے اجزائے ترکیبی جوعبدالقادر جیلائی کے ہیں وہی حضرت یوسف علیہ الصلاۃ والسلام کے ہیں۔ نبی سیرت وکردار کے حوالے سے ایک مکمل انسان ہوتا ہے وہ لوگوں کوحق کی طرف وعوت بھی دے رہا ہوتا ہے کیان وہ اللہ کی طرف سے اس طرح سے مامور ہوکر نہیں آیا ہوتا کہ لوگوں سے کہے کہ اللہ کی عبادت کرواور میری اطاعت قبول کرو۔ جبکہ رسول تو لوگوں سے جا کر کہتا تھا کہ اللہ کی بندگی کرواور میرا تھم مانو میری اطاعت کرو تھے ماننا پڑے گا! سورۃ الشعراء میں تمام رسولوں کی یہی وعوت نقل ہوئی میری اطاعت کرو تھی انسان ہوئی ایسان شرول امین (مبعوث ہوا) ہوں' پس اللہ واطرف گی اختیار کرواور میری اطاعت کرو!' تو بیرسالت ہے۔

### نبوت اوررسالت كافرق

نبوت اور رسالت کافرق Simultaneous Contrast کے اعتبار سے حضرت یکی اور عیسی (علیم السلام) کے تذکرہ میں بہت نمایاں ہوکر سامنے آتا ہے۔ حضرات یکی اور عیسیٰ علیم السلام کا دَورایک ہی ہے۔ حضرت یکی السلام صرف نبی تھے اور حضرت عیسیٰ اور عسیٰ علیم السلام کا دَورایک ہی ہے۔ حضرت یکی السلام کا دورایک ہی ہے۔ دوسور توں سورہ مریم اور سورہ آل عمران میں اِن دونوں حضرات کا تقابل وار دہوا ہے۔ سورہ آل عمران میں حضرت یکی السلام کی مدح اوران کی شخصیت اور سیرت وکر دار کے بارے میں بہت سے تاریخی کلمات کے بعد آخر میں بیہ بات کہی گئی: ﴿ وَوَنَعُونَ مَا اللّٰ اللّٰ مِنَ الصّٰلِحِيْنَ ﴾ ''وہ نبی ہے صالحین میں سے' نوٹ کیجے مرجبہ صالحیت مصل کرتے ہوئے نبوت تک پہنچتا ہے۔ جبکہ حضرت عیسی السّٰ کا ذکران الفاظ میں آیا ہے: ﴿ وَ رَسُولًا الٰمِي بَنِيْ اِسْواءِ مِنْ اِسُواءِ مِنْ اِسُوا سے بی وجہ ہے کہ چونکہ نبی قبل بھی ہوسکتا ہے اس لیے رسول تھے بنی اسرائیل کی طرف'۔ یہی وجہ ہے کہ چونکہ نبی قبل بھی ہوسکتا ہے اس لیے رسول تھے بنی اسرائیل کی طرف'۔ یہی وجہ ہے کہ چونکہ نبی قبل بھی ہوسکتا ہے اس لیے رسول تھے بنی اسرائیل کی طرف'۔ یہی وجہ ہے کہ چونکہ نبی قبل بھی ہوسکتا ہے اس لیے

حضرت بیخی علیه السلام قبل کردیے گئے۔ بادشاہ وقت نے ایک رقاصہ کی فرمائش پرجلاد کے ذریعے آپ کا سرقلم کروایا اور طشت میں رکھ کراُس رقاصہ کو پیش کر دیا۔ قر آن کریم آپ کے سیرت وکردار کا ذکران الفاظ میں کررہاہے:

﴿ لِيَكُمْ يَكُنُ مَّكِنَا بِقُوَّةٍ ﴿ وَ الْكِنَا لَهُ الْحُكُمَ صَبِيًا ﴿ وَالْكَنْ وَكَنَانًا وَكَنَا اللَّهُ وَلَكُمْ يَكُنُ جَبَّارًا مِوَ لِلدَّيْهِ وَلَمْ يَكُنُ جَبَّارًا عَصِيًا ﴿ وَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُنُ جَبَّارًا عَصِيًا ﴾ (مريم)

''اے یکی! کتاب الہی کو مضبوطی سے تھام لے۔ ہم نے اسے بچپن ہی میں حکم سے نوازا'اورا پی طرف سے اس کو زم دلی اور پا کیزگی عطاکی'اور وہ بڑا پر ہیزگار اور والدین کاحق شناس تھا' اور وہ جبار نہ تھا اور نہ نافی مان''

دیکھے قرآن میں آپ کی بی عظمت بیان ہورہی ہے 'لیکن دنیا میں بیحال سامنے آرہا ہے کہ ایک آبر و باختہ عورت کی فرمائش پر قتل کر دیے گئے۔ دوسری طرف حضرت عیسیٰ علیہ السلام چونکہ اللہ کے رسول تھے اللہ کی طرف سے مقرر کر دہ تھے لہذا قتل نہیں کیے گئے اس لیے کہ رسول قتل نہیں کیا جاسکتا۔

ان دونوں مراتب ''نبوت ورسالت'' کوایک مثال سے بآسانی سمجھا جاسکتا ہے۔ ہمارے یہاں CSP ایک کا ڈر (cadre) ہے۔ وہ CSP اگر کہیں جاکر ڈپٹی کمشنرلگ گیا ہے تو یہاں CSP ایک کا ڈر (appointment) ہے۔ اسی طرح جب کوئی صرف نبی ہے تو گویا نبی کی حیثیت سے اس کا ایک کا ڈر معین ہو گیا۔ لیکن آپ کو معلوم ہے بہت سے CSP معنون ہو گیا۔ لیکن آپ کو معلوم ہے بہت سے طفرات کی تقرری نہیں ہویاتی۔ جو شخص سرکاری یو نیفارم میں نہیں ہے اس کے خلاف اقدام عام سی بات شار ہوتی ہے۔ لیکن اگر کوئی شخص فوجی یو نیفارم میں ملبوس ہے تو گویا وہ حکومت کا غمامین میں مابوس ہے تو گویا وہ حکومت کا نمائندہ ہو کرکسی قوم کی طرف بھیج دیے جاتے سے تو وہ اللہ کی نمائندگی کرر ہے ہوتے سے اور ان کوئی نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اللہ تعالیٰ کا رسولوں کے بارے میں یہ وعدہ ہے: ﴿گَتَبُ اللّٰهُ وَقَلْ نَہِیں کیا جا سکتا تھا۔ اللہ تعالیٰ کا رسولوں کے بارے میں یہ وعدہ ہے: ﴿گَتَبُ اللّٰهُ وَقَلْ نَہِیں کیا جا سکتا تھا۔ اللہ تعالیٰ کا رسولوں کے بارے میں یہ وعدہ ہے: ﴿گَتَبُ اللّٰهُ وَقُلْ نَہِیں کیا جا سکتا تھا۔ اللہ تعالیٰ کا رسولوں کے بارے میں یہ وعدہ ہے: ﴿گَتَبُ اللّٰهُ وَاللّٰہُ کُلِیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہ وَ کَتَبُ اللّٰہُ وَاللّٰہُ کُلُوں کے بارے میں یہ وعدہ ہے: ﴿گُونَ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہ اللّٰہ بورک میں کیا جا سکتا تھا۔ اللّٰہ تعالیٰ کا رسولوں کے بارے میں یہ وعدہ ہے: ﴿گُونَ کُونِ کُو

آلاً غَلِبَنَّ اَنَا وَرُسُلِنَی (المجاولہ:۲۱)' اللہ نے بیکھاہواہ (طے کیا ہواہے) کہ میں اور میر ے رسول غالب آکر میں گئے'۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام نے جب اللہ تعالیٰ سے فریادی تھی: ﴿ آیّنی مَغُلُوبٌ فَانْتُصِرٌ ﴾'' (پروردگار!) میں تو مغلوب ہوا جارہا ہوں 'پس میری مدد بجیے!' ان سے انتقام لیجے! تو اللہ تعالیٰ نے ان کی قوم کورہتی دنیا تک کے لیے نشانِ عبرت بنادیا۔ اس لیے کہ رسول کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے نصرت اور فُح یابی لازم ہے۔ اورا گرقوم نے بحثیت مجموعی رسول کی دعوت کور د کر دیا ہوتو قوم کا ہلاک کیا جانالازم ہے۔ جسے قوم نوٹے' قوم صالح ' قوم ضعیب اور آلی فرعون انکار رسالت کی جانالازم ہے۔ جسے قوم نوٹے' ہوم میں جاس کا حساب کتاب آخرت میں جاکر ہوگا' اس لیے کہ اللہ دنیا میں ہلاک کر دیے گئے بلکہ صفح ہستی سے مٹادیے گئے ۔ لیکن نبی کے اللہ ہے جس کے پاس کی طرف سے اس کی تقرری نہیں ہوئی۔ وہ تو یوں شجھے کہ ایک ولی اللہ ہے جس کے پاس کی طرف سے وہی آر ہی ہے۔ تو در حقیقت نبوت ور سالت کا یے فرق ہے اور اس کو شجھنے ہی

حضرات ابراہیم اورادر لیں علیہ السلام کی شخصیات کے مطالعے سے بھی اس عقد ہے کو حل کرنے میں راہ نمائی ملتی ہے۔ حضرت اور لیں علیہ السلام کے تفصیلی حالات تو ہم نہیں جانے 'قرآن مجید میں اُن کا بس اتنا تذکرہ ہے کہ: ﴿ وَرَفَعْنَا مُکَانًا عَلِیًّا ﴾ ''اورہم نے انہیں بھی بہت او نچامقام ومر تبہ عطافر مایا ''۔ یہ غالبًا حضرت نوح اور حضرت آدم علیہ السلام کے مابین کی شخصیت ہیں۔ جبکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے نصیلی حالات ہمیں معلوم ہیں۔ آپ سلیم الفطرت انسان تھے۔ شروع ہی سے سوج بچارا ورغور وفکر کی خوتھی۔ وہ سوچ تھے کہ ان سورج ' چا نداور ستاروں کا کیا مقام ہے جن کو پوجا جارہا ہے! مظاہر فطرت اور ان کی تخصیت پرغور وفکر کرتے کرتے وہ تو حید تک پہنچ گئے اور بارگاہِ خداوندی میں عرض کیا: ﴿ لِیّی کَیْ خَلْقُ لِرَ عَنْ اللّٰهُ مُشْرِ کِیْنَ ﴾ و جُجْهُ تُ وَجْهِ کی لِلّٰذِی فَطَرَ السَّمٰوٰتِ وَ الْاَرْضَ حَنِیْفًا وَ مَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِ کِیْنَ ﴾ دمیں نے آسانوں اور زمین کو دمیں نے آسانوں اور زمین کو دمیں نے آسانوں اور زمین کو دمیں نے کے سو ہوکر اپنا رُخ اُس ہستی کی طرف کر لیا ہے جس نے آسانوں اور زمین کو دمیں نے کے سانوں اور زمین کو دمیں نے کے سانوں اور زمین کو دمیں نے کہ سو ہوکر اپنا رُخ اُس ہستی کی طرف کر لیا ہے جس نے آسانوں اور زمین کو دمیں نے کہ سو ہوکر اپنا رُخ اُس ہستی کی طرف کر لیا ہے جس نے آسانوں اور زمین کو در میں نو کے ایک کی میں نور کا ایک کی مانوں اور زمین کو در نہیں نے کیک سو ہوکر اپنا رُخ اُس ہستی کی طرف کر لیا ہے جس نے آسانوں اور زمین کو در میں نو

بنایا اور (اے پروردگار!) میں شرک کرنے والوں میں نہیں ہوں''۔ یہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی شخصیت ہے۔ اس لیے ان کو کہا گیا: ﴿ صِدِّدِیْقًا نَبِیًّا ﴾ یعنی آپ صدّ بق نبی تھے۔ آپ نبوت عطا ہونے سے پہلے مقامِ صدّ یقیت پر فائز ہیں' جیسے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کود کھنے والے صدّ بق کہدرہے ہیں۔ ﴿ یُوسُفُ اَیُّھَا الصِّدِّدِیْقُ ﴾۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شخصیت کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ صفت شہید سے متصف تھے۔ آپ بہت قوی الجثہ انسان تھے۔ ان کی طاقت کی کیفیت بیتھی کہ قبطی کوبس ایک تھیٹریا گھونسار سید کر کے اس کی جان نکال دی۔قرآن مجید میں اُن کے بارے میں سوچ بچار کی کوئی روداد نہیں آئی۔وہ تورات کے وقت بیوی بچوں سمیت وطن واپس آ رہے تھے جبکہ شدید سردی اوراندھیراتھا' دُور ہے کہیں آگ نظر آئی' خیال گزرا کہ شایدکوئی کٹیا ہے جہاں سے راستہ بھی معلوم کیا جاسکتا ہے۔ گھر والوں سے فرمایا کہتم یہاں تھر و میں وہاں سے آگ کی چنگاری لے کرآتا ہوں تا کہتم لوگ آگ تاپ سکو۔ (قرآن مجيد مين 'بشِهاب قَبَس' 'يا' ' جَــذُوَةٍ مِّنَ النَّار "كَ الفاظ مِين )ليكن ومال الله تعالى نے نبوت َسونب دَّی ۔ گوییا گئے تھے آگ لینے کو مل گئی نبوت ۔ جبکہ کہاں محمد رسول اللَّهُ مَا لَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمَ إِلَّمَا معاملہ ہے کہ آئ غارِ حرا کے اندر جا کر بیٹھتے اور کئ کئی دن متواتر غور وفکر کرتے۔روایات مين الفاظ ملت بين: "كَانَ صِفَةُ تَعَبُّدُه فِي غَارِ حِرَاءَ التَّفَكُّرُ وَالْإِعْتِبَارٌ" "غَارِحراء میں آ پِ مَا لِنَّالِيَّا مِ کَا بندگی غور وفکر اور عبرت حاصل کرناتھی''۔ان دونوں شخصیات کی سیرت کے مطالعہ سے ان کے مابین فرق نمایاں ہوتا ہے۔حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں قرآن مجيد مين فرمايا كيا: ﴿ رَسُولًا نَبِيًّا ﴾ "آپ رسول نبي تظ" ـ يهال رسول" شهيد" کے معنی میں ہے۔ان دونوں الفاظ (رسالت اور شہادت) میں بڑی گہری مناسبت ہے۔ آپ الكيكي مزاجاً شهداء ميں سے بين اورشهادت سے موكر نبوت تك يہنے بين كينى صالحیت وشہادت سے ہوکررسالت اور پھر نبوت۔اسی لیے آئے کو در مسولاً نبیاً '' کہا گیا

یبی معامله حضرت اساعیل علیه السلام کا بھی ہے۔حضرت اساعیل علیه السلام کی

شخصیت کے بارے میں بھی کتبِ سیرت میں وہی واقعات ملتے ہیں جو حضرت جمزہ رضی اللہ عنہ کے ہیں۔ دومرتبہ کا واقعہ ہے کہ حضرت ابرا ہیم علیہ السلام فلسطین سے چل کرا پنے بیٹے حضرت اساعیل علیہ السلام سے ملنے آئے لیکن آپ شکار کے لیے نکلے ہوئے تھے۔ اُن کے میں دودن مقیم رہنے کے باوجود حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کی اُن سے ملا قات نہیں ہو سکی۔ حضرت اساعیل الکیلائی ہوی نے ان کے بارے میں حضرت ابرا ہیم الکیلائی سے چھ شکوہ کیا کہ ہمارے حالات اچھ نہیں ہیں بڑی تنگی ہے تو آپ جاتے ہوئے کہہ گئے کہ جب میرے بیٹے آئیں توان سے کہد دینا گھر کی چوکھٹ بدل دیں۔ (یعنی وہ بیوی کہ جو شاکی ہے وہ اس لائق نہیں ہے کہ تیرے گھر میں رہے) وہ واپس آئے تو آہیں ہیوی نے حضرت ابرا ہیم کی شخصیت کے ما بین یہی نمایاں فرق ہے بیغام دیا اور حضرت ابرا ہیم کی شخصیت کے ما بین یہی نمایاں فرق ہے دسے سے لئے آئیں گہا گیا ہے۔

قرآن مجید میں دو رسولوں کے لیے ﴿ صِلّایقًا تَبِیّا ﴾ آیا ہے اور دو کے لیے ﴿ رسولًا تَبِیّا ﴾ آیا ہے اور دو کے لیے ﴿ رسولًا تَبِیّا ﴾ آیا ہے اور دو کے لیے پر ترکی زحمت گوارانہیں کی ۔ میں نے عہد حاضر کے ایک بہت بڑے مفسر سے سوال کیا کہ قرآن مجید میں دور سولوں کے بارے میں ' صِلّایقًا تَبِیّا'' کے الفاظ آئے ہیں اور دو کے بارے میں ' صِلّایقًا تَبِیّا'' کے الفاظ آئے ہیں اور دو کے بارے میں ' رسولًا تَبِیّا'' کے اس میں کیا حکمت ہے؟ تو انہوں نے یو چھا واقعی کہیں ' رسولًا تَبِیّا'' آیا ہے؟ میں نے سورہ مریم کی آیات پڑھ کر سنائیں کہ یہ وہ مقامات ہیں۔ اس کا سب دراصل قلتِ تدبر ہے کہ آ دمی بغیر توجہ کیے گر رجاتا ہے کہ رسول' کے بعد ' نبی' کا کیا مطلب ہوسکتا ہے' جبکہ رسالت تو نبوت کے بعد ملتی ہے۔ تو یہاں در حقیقت رسول شہید کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ مختلف شخصیتوں کے مزاج مختلف ہوتے ہیں۔ ہماری اُمت میں ایک طرف حضرات ابو بکر وعثان رضی اللہ عنہما ہیں جو صحابہ کرام ﷺ میں میں شہداء کی بہت نمایاں مثال ہیں۔ جبکہ انبیاء ورسل میں سے رضوان اللہ علیہم اجمعین میں شہداء کی بہت نمایاں مثال ہیں۔ جبکہ انبیاء ورسل میں سے رضوان اللہ علیہم اجمعین میں شہداء کی بہت نمایاں مثال ہیں۔ جبکہ انبیاء ورسل میں سے رضوان اللہ علیہم اجمعین میں شہداء کی بہت نمایاں مثال ہیں۔ جبکہ انبیاء ورسل میں سے رضوان اللہ علیہم اجمعین میں شہداء کی بہت نمایاں مثال ہیں۔ جبکہ انبیاء ورسل میں سے

حضرات ابراہیم اورادرلیس علیہاالسلام'' صِلِدِیقًا تَبِیًّا''ہیں اور موسیٰ اور اساعیل علیہاالسلام ''رکسو لَّا تَبِیًّا''ہیں۔ یہ وہ حقائق ہیں جن کی قدرے وضاحت ضروری تھی۔

## مقام صدّیقیت کے اجزائے ترکیبی

مُقام صدّ یقیت کے اجزائے ترکیبی کی قدرے وضاحت مفید مطلب ہے۔ مقام صدّ یقیت کے اجزائے ترکیبی کی قدرے وضاحت مفید مطلب ہے۔ مقام صدّ یقیت کے بیان ہوئے ہیں۔ (۱) اس سورہ مبارکہ میں تین اوصا فیے حمیدہ مقام صدّ یقیت پر فائز شخصیت کے بیان ہوئے ہیں اور تین ہی اوصا فیے رذیلہ اس کے بیکن شخصیت کے بیان ہوئے ہیں اور تین ہی اوصا فیے رذیلہ اس کے بیکس شخصیت کے بیان ہوئے ہیں۔ فرمایا:

﴿ وَالْكُلِ إِذَا يَغْشٰى ۞ وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى ۞ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْآثُنِي ﴿ وَالْآثُنُي ۞ ا

'' گواہ ہے رات جبکہ وہ ڈھانپ کیتی ہے'اور (گواہ ہے) دن جبکہ وہ روشن ہوجا تاہے'اور وہ نراور مادہ جواللہ نے تخلیق کیا۔ یقیناً (اللوگو!) تہماری کوششیں بھی مختلف قتم کی ہیں'۔

پہلے تو اللہ تعالیٰ نے قسموں کی صورت میں استشہاد کیا ہے کہ اے لوگو! جیسے رات کی تاریکی اوردن کی روشنی میں اور زاور مادہ (اور مَر دوعورت) میں فرق و تفاوت ہے اسی طرح تمہاری کوششوں اور سعی و جہد میں اور تمہارے انجام میں بھی فرق و تفاوت ہے ۔ آگے وہ صفات بیان کی جارہی ہیں:

﴿ فَامَّا مَنْ اَعْطَى وَاتَّفَى ﴿ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴿ فَسَيْسِرُهُ لِلْكُسْنَى ﴿ فَسَيْسِرُهُ لِلْكُسْنَى ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ لِلْيُسْرَى ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ فَسَيُسِرُهُ لِلْعُسْرَى ﴾ فَسَيُسِرُهُ لِلْعُسْرَى ﴾

''توجس نے (اللہ کی راہ میں) مال دیا اور (اللہ کی نافر مانی سے) پر ہیز کیا' اور بھلائی کو سے مانا' اس کو ہم آسان راستے کے لیے سہولت دیں

<sup>(</sup>۱) میرا ' شہید مظلوم' کے نام سے ایک کتابچہ موجود ہے جس میں بنیادی طور پر بیہ مضامین آ گئے ہیں۔

جگہہے۔

### صدّ يقيهُ كبرىٰ كون؟

یہ بات بھی ہمچھ لینی چاہیے کہ چونکہ نبوت عورتوں کونہیں دی گئے۔اس لیے کہ یہ بہت بھاری ذمہ داری ہے۔ لہذا خواتین کے لیے سب سے اونچا مقام صدّ یقیت ہے۔ حضرت مریم سلامٌ علیہا کے بارے میں قرآن کہتا ہے: ﴿اللّٰهُ صِدِّیقَةٌ ﴾ ''ان (حضرت عیسیٌّ) کی والدہ (حضرت مریمٌ ) صِدّ یقتین'۔

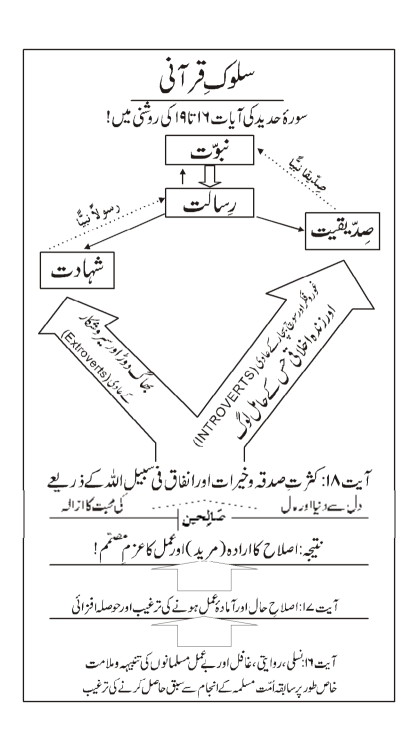
سوال پیدا ہوسکتا ہے کہ کیا اِس اُمت میں بھی کوئی صد یقہ ہے؟ ویکھئے عام طور برتو حضرت عا كشەرضى الله عنها كے ساتھ لفظ 'صدّ يقهُ 'استعال ہوتا ہے' ليكن در حقيقت حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا عمر کے اعتبار سے دوسری نسل سے تعلق رکھتی ہیں اگرچہ آپ ا حضور مَاللَّيْنَاكِي زوج مُحترمه ونے كي حيثيت سے أمّ المومنين ہيں۔ جيسے حضرت على اور البو بكرو عمر وعثان رضی الله عنهم کے مراتب میں فرق و تفاوت ہے۔ حضرت علی ﷺ کا حضرات ابو بکر وعمروعثان رضوان الله عليهم سے تقابل كرنا در حقيقت قياس مع الفارق كے مترادف ہے۔ان کی تو نوعیت ہی مختلف ہے۔حضرات ابو بکر وعمر وعثان رضی الله عنہم حضور مَّا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَمر لوگوں میں سے ہیں۔حضرت ابوبکر آ یے مُثَاثِینًا سے دواڑھائی برس چھوٹے ہیں حضرت عمر چھ برس اور حضرت عثمان پانچ برس چھوٹے ہیں۔ بیتو آپ کے برابر کے ہیں اور آپ عُلَاقِيمُ کے ساتھی اور دست و بازوہیں کسی قبیلے یا قوم کے اندرا یسے لوگ''مُکلا'' کہلاتے ہیں اور پٹھانوں کے ہاں''مشران'' کہلاتے ہیں۔جبکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ تو دوسری نسل سے تعلق رکھتے ہیں اور حضور مُلَاثَیْاً کے مقابلے عمر کا بہت فرق وتفاوت ہے اگر چہ اپنی شخصیت کے اعتبار سے بہت اعلیٰ مرتبے برفائز ہیں۔حضور عَلیْ اِنْ اِک بعد صحابہ کرام میں ambivert حضرت علی ﷺ کی شخصیت ہے۔ تو جامعیت کے اعتبار سے اُن کا مقام اور ہے کیکن کمیت کاعتبارے حضرت علیؓ خلفاء ثلاثہ کے آس پاس بھی نہیں آئے 'اگرچہ ترتیب میں چوتھے ہیں۔توبالکل اسی طرح کامعاملہ حضرت عائشہ صدّیقہ رضی اللّه عنبہا کا ہے۔ان کامقام بہت گے۔اورجس نے بخل کیااور (اپنے خداسے )بے نیازی برتی اور بھلائی کو جمٹلایا'اس کو ہم سخت راستے کے لیے سہولت دیں گئ'۔

صد این کا پہلا وصف ہے ہے کہ اس میں عطا اور جُو دو سخاوت ہوتی ہے۔ وہ لوگوں کی مشکلات کود کھے کر تڑپ اٹھتا ہے اور ان کی مدد کرتا ہے ' بھوکوں کو کھانا کھلاتا ہے۔ دوسر اوصف ہیہ ہے کہ اس کے اندر تقوی ہوتا ہے۔ وہ کسی کا دل نہیں دکھانا چا ہتا 'کسی کو نقصان نہیں پہنچا نا چا ہتا 'کسی پر دست در از کی اور تعدی نہیں کرنا چا ہتا۔ اور تیسر اوصف ہے کہ وہ ہرا چھی بات کی تصدیق کے لیے ہر وقت تیار رہتا ہے۔ اس کے اندر تعصب نہیں ہوتا 'عصبیت' ضداور ہٹ دھری نہیں ہوتی۔ اس کے سامنے جب کوئی ایسی بات آتی ہے کہ اس کا دل گواہی دے کہ بات میں ہوتی۔ اس کے سامنے جب کوئی ایسی بات آتی ہے کہ اس کا دل گواہی دے کہ بات میں جیت اور میری ہار ہوجائے گی۔ ہونا بھی بھی چا ہے کہ جھے اور حق بات جس کی صحت پر دل بھی گواہی دے رہا ہو' فوراً قبول کر لی جائے۔ تو جس شخص میں ہے تین اوصاف جمع ہو جا نمیں تو وہ مقام صد بقت پر فائز ہے۔ جیسے اقبال نے کہا ہو' ' یہ چا رعنا صر ہوں تو بنا ہے مسلمان' ' ۔ امام راز کُ نے اس سور ہمبار کہ کے بارے میں لکھا ہے کہ بیسور سے صد بین حضرت ابو بکر صد بی میں ہیں بین جن میں ہی تینوں اوصاف بتام و کمال جمع ہو گئے تھے۔ ہو نیا ہیں دیا وہ میں ہیں 'جن میں ہی تینوں اوصاف بتام و کمال جمع ہو گئے تھے۔ دیا وہ میں ہیں' جن میں ہی تینوں اوصاف بتام و کمال جمع ہو گئے تھے۔

اس کے برعکس جو شخص اِن تینوں اوصاف سے خالی ہووہ برترین مخلوق ہے۔ اُس میں صفتِ عطا کے برعکس بخل اور تقویٰ کے برعکس اللہ سے استغناء اور بے پروائی ہوتی ہے۔ اس کا جہاں ہاتھ پڑتا ہے حلال وحرام سے بے نیاز ہوگر اسے حاصل کر لیتا ہے۔ جس کا چاہتا ہے استحصال اور حق تلفی کرتا ہے جس پر چاہتا ہے ظلم کرتا ہے جس کا چاہتا ہے دل دکھا تا ہے اور جس کی عزت پر چاہے جملہ کرتا ہے۔ یہ استغناء اور بے نیازی ہے۔ تیسر بے در جے میں وہ صحیح وعمدہ بات اور سچائی وصدافت کی تکذیب کرتا ہے۔ اس شخص کے بار بے میں ارشاد اللی ہے: ﴿ فَسَنَدِيسِ وَ وَ لَمُعَنَّ اِنْ وَ سُرِی کَا وَرَجْنَ کَی اور حَقی کی وقتہ رہے ہوں گئی اور حَقی کی دونہ رفتہ رفتہ رفتہ اسے العُسر کی ( تنگی ) تک پہنچا دیں گئے ۔ یعنی جہنم تک جو بڑی تنگی اور حَقی کی

بلند ہے' فقہاء صحابہ میں سے ہیں' حضور مُلَاثِیْرًا کی محبوب زوجہُ محترمہ ہیں' کیکن صدّیقیت كبرىٰ كے مقام يرحضرت خديجة الكبرىٰ رضى الله عنها فائز ہيں ۔اسى ليےان كے نام كے ساتھ لفظ'' کبریٰ' لگا ہوا ہے۔ جس طرح حضرت ابوبکر صدّیق رضی اللہ عنہ نے حضور مَنَّالِيَّيْنَ کِ عَدِموں میں اپنی ساری دولت نچھا ور کر دی اسی طرح حضرت خدیجہ رضی اللّٰہ عنہا نے بھی اپنی پوری دولت حضور مُثالثًا بِي كے قدموں میں ڈال دی كہ جس طرح جا ہیں اور جہاں جا ہیں استعال کیجیے۔حضورا کرمٹا گاٹیا کی تقیدیق میں جیسے حضرت ابو بکڑنے ایک لحظہ کا توقف بھی نہیں کیاا ہے ہی حضرت خدیجة الكبري في نے بھی لحظ بھر كے توقف كے بغير آ بيكى تصدیق کی۔ بلکہ یہ فیصلہ کرنا مشکل ہے کہ حضور مالین ایمان لانے والے حضرت الوبكر عن يا حضرت خديجة الكبري ! مين تو دعوے سے كہتا موں كه حضرت خديجة الكبري الله ہیں۔اس لیے کہ غارِحرا سےاتر کرحضور مُلَاثِیْؤَ میر جوخوف کی کیفیت تھی اورلرز ہ طاری تھا' تو بیہ پہلا تجربہ آ یا نے اپنی زوجہ محترمہ کوہی بتایا ہے۔ کیے ممکن ہے کہ آ پ نے جاکر پہلے اپنے كسى دوست يا حضرت ابوبكررضي الله عنه كوبتايا هو - بلكه آبٌ زَمِّلُوْنِي زَمِّلُوْنِي كَتِّمَ ا ہوئے حضرت خد بجة الكبرى الله ك ياس تشريف لائے اور انہوں نے تسلى دى كنهيں الله آپ کوضا کع نہیں کرے گا۔ تو درحقیقت اُ مت کی عورتوں میں سب سے او نیجا مقام حضرت خد بجة الكبرى إلى كا ہے۔حضرت الوبكرصد يق كا كا ميد وہي ہيں۔

سورۃ الحدید کے چوتھے جھے میں جوسلوکِ قرآنی بیان ہواہے اس کی وضاحت کے لیے بیدڈ انگرام ملاحظہ سیجھے۔صالحین صدّیقین شہداء اور نبوت ورسالت جیسی اصطلاحات پراگر چہکافی گفتگو ہو چکی ہے کیکن میں چاہتا ہوں کہ بات مزیدواضح ہوجائے اس لیے کہ بدوہ مضامین ہیں کہ لوگوں نے شاذ ہی ان سے بحث کی ہے: (ڈایا گرام الگلے صفحہ پر ملاحظہ فرمائیں)



تو آ گے ترقی اور پیش رفت نہیں ہوسکتی۔

جولوگ اس پر کاربند ہو جائیں وہ گویا زمرہُ''صالحین'' میں شامل ہوگئے۔ بیصالحین وہ لفظ ہے کہ جوسورۃ النساء کی آیت ۲۹ میں گویا e base line کا کام دیتا ہے:

﴿ وَمَنْ يُّطِعِ اللَّهُ وَالرَّسُولَ فَا وَلَئِكَ مَعَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ مِّنَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ مِّنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّلِحِيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ وَكَسُنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّلِحِيْنَ وَالسَّلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَالرَّسُولَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلِيلِلْمُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّه

یعنی جو خض الله اور رسول کی اطاعت پر کاربند ہو گیااسے معنوی معیت اور رفاقت حاصل ہو جائے گی ان کی جن پر الله کا انعام ہوا ہے کینی انبیاء صدیقین شہداء اور صالحین ۔ اور کیسے اچھے ہیں بیر فیق جو کسی کو میسر آئیں! تو جو خض ارادہ کر چکا ہوا ور ارادہ کر کے اپنی کشت قلب میں انفاق اور صدقہ وخیرات کابل چلالے وہ صالحین میں شامل ہوجائے گا۔ اگر ارادہ کرنے کے باوجود معطل رہ گیا عملاً کوئی پیش قدی نہیں کی تو اُس کا وہ مقام نہیں ہے۔ اسی لیے چوتھی لائن میں علیحدہ سے واضح کیا ہے کہ صالحین وہ ہیں کہ جو کثرت صدقہ وخیرات اور انفاق فی سبیل الله کے ذریعے دل سے دنیا اور مال کی محبت کا از الدکریں۔

اب اس سے اوپر دوشاخیں بنائی گئی ہیں۔ بیوہ دواقسام ہیں جن پراللہ تعالیٰ نے انسانوں کی عظیم اکثریت کو پیدا کیا ہے۔ تیسری قتم یعنی Ambiverts بہت شاذ ہوتے ہیں۔ لوگ عام طور پر یا تو بیرون بین (Extroverts) ہوتے ہیں یا دروں بین (Introverts)۔ دھنی طرف Introverts ہیں:''غور وفکر اور سوچ و بچار کے عادی' اور زندہ اخلاقی حس کے حامل لوگ' ۔ ان کے اندر سلامتی فکر بھی ہے' سلامتی عقل بھی ہے اور سلامتی فطرت بھی ہے۔ ان کی اخلاقی حس بھی زندہ ہے' کیونکہ اللہ تعالیٰ نے نیکی اور بدی کا امتیاز تو فطرتِ انسانی میں ودیعت کر دیا ہے۔ ﴿ وَنَفْسٍ وَ مَا سَوَّ لَهَا ﴾ قالُهمَها فَجُود رَهَا وَتَقُولُها ﴾ تو بیوہ لوگ ہیں کہ جن کومرت بُر' صِدّ یقیت' تک رسائی حاصل ہو جائے گی۔ بیانیاء سے نیخ سب سے او نچا مقام ہے جس تک انسان رسائی حاصل کرسکتا جائے گی۔ بیانیاء سے نیخ سب سے او نچا مقام ہے جس تک انسان رسائی حاصل کرسکتا

ال چارٹ کو بھنے کے لیے نیچے سے اوپر چلیے ۔ آیت نمبر ۱۷ ہے:

﴿ اَكُمْ يَانِ لِلَّذِيْنَ اَمَنُوا اَنُ تَخْشَعَ قُلُوْبُهُمْ لِذِكُرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتٰبَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْاَمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبُهُمْ ۖ وَكَثِيْرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ۞

اس آیت کا حاصل ہے: ''نسلیٰ رواین عافل اور بے عمل مسلمانوں کو تنبیہہ اور ملامت۔ خاص طور پرسابقہ اُمتِ مسلمہ کے انجام سے سبق حاصل کرنے کی ترغیب''۔

پھراگراپ باطن میں جھانکواور محسوس کروکہ هیقت ایمان تو ہمیں حاصل نہیں تو مایوس نہ ہوجاؤ۔ ﴿اغْلَمُو ا اَنَّ اللّٰهَ یُحْیِ الْالْارْضَ بَغْلَدُ مَوْتِهَا ﴿ قَدْ بَیّنَا لَکُمُ الْایْتِ لَعَلَّکُمُ لَا اَلَٰ اللّٰهِ یُحْیِ الْارْضَ بَغْلَدُ مَوْتِهَا ﴿ قَدْ بَیّنَا لَکُمُ الْایْتِ لَعَلَّکُمُ لَمُ اللّٰایْتِ لَعَلّٰکُمُ اللّٰایْتِ کَا حَاصَل ہے: ''اصلاحِ حال اور آمادہ عمل ہونے کی ترغیب اور حصلہ افزائی بھی ہے ترغیب بھی ہے تشویق بھی ہے کہ مرہمت کسؤارادہ کرو!

اس کا جونتیجہ ہے وہ اب تیسری لائن میں ہے: ''اصلاحِ حال کا ارادہ اور عمل کا عزمِ مصم' ۔ ارادہ کے بعد بریکٹ میں لفظ''مُویڈ'' کھا ہے۔ اصل میں یہ اُراک' یُویڈ' اُراکۃ اُراب افعال) سے اسم الفاعل ہے یعی ''ارادہ کر لینے والا''۔ گویا کہ ان دونوں آیات (۲۱'کا) کا حاصل یہ ہے کہ ایک شخص کے اندر ارادہ اور عمل کا عزمِ مصمم پیدا ہو جائے۔ میں دعا کرتا ہوں کہ جو حضرات بھی اس صلقہ درس میں شرکت فر مارہے ہیں اُن کو جائے۔ میں دعا کرتا ہوں کہ جو حضرات بھی اس صلقہ درس میں شرکت فر مارہے ہیں اُن کو اللہ تعالیٰ نے اس کیفیت تک پہنچادیا ہواوروہ ایک عزمِ صمم کرلیں کہ دین کے جو بھی نقاضے اور مطالبات ہیں وہ ان کو اداکریں گے۔

اب اس سے اوپر آئے! آیت نمبر ۱۸ کے الفاظ ہیں: ﴿ إِنَّ الْمُصَلِّقِیْنَ وَالْمُصَّلِّةِ فِینَ الْمُصَّلِّةِ فِینَ وَالْمُصَّلِّةِ فَی اللّٰهُ قَرْضًا حَسَنًا یُّضَعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ اَجْرٌ کُویْمُ ﴿ وَالْمُصَّلِّةِ فَي اللّٰهِ كَوْرَيْمُ ﴿ وَالْمُصَلِّةِ فَي اللّٰهِ كَوْرَيْمُ ﴿ وَالْمُصَلِّةِ فَي اللّٰهِ كَوْرَيْمِ وَلَيْمِ اللّٰهِ كَوْرَيْمِ وَلَيْمِ اللّٰهِ كَوْرَيْمِ وَلَيْمِ اللّٰهِ كَوْرَيْمِ وَلَيْمِ وَلِي وَلِي مِنْ اللّٰهِ فَي مِنْ وَلَيْمِ وَلَيْمِ وَلَيْمِ وَلَيْمِ وَلَيْمِ وَلِي وَلَا مَا وَلَا وَلِي مُوالِي وَلِي وَلَيْمِ وَلِي وَلَيْمِ وَلِي فَعَلْ وَلِي وَلَهُمْ وَلِي وَل

دوسری طرف دوسرے قتم کے لوگ ہیں: "بھاگ دوڑ اور سیروشکار کے عادی
لوگ " ۔ یہ Extroverts ہیں۔ انبیاء کرائم میں سے آپ حضرت موسیٰ اور حضرت اساعیل
(علیہ الصلاۃ والسلام) کو ذہن میں رکھیے اور صحابۂ کرام میں سے حضرات عمر اور حمزہ (رضی
اللہ عنہما) کو سامنے رکھئے۔ ان کا یہی مزاج تھا۔ حضرت عمر کے قدی پہلوان قتم کے آ دی
اللہ عنہما کو روائر اور سوچ بچار سے طبعی مناسبت بھی نہیں تھی۔ یہی وجہ ہے کہ آ بائی حمیتیں
اور آ بائی عصبیتیں ان کے دل میں بڑی گہری اثری ہوئی تھیں۔ اسی لیے مسلمانوں سے دشنی
مخسیٰ حضور مُن اللہ عنہ ان کے دل میں بڑی گہری اثری ہوئی تھیں۔ اسی لیے مسلمانوں سے دشنی
حضور مُن اللہ عنہ ان اصلی تھی ہے ہیں گر واپس آ وُں گا۔ حضرت حمزہ کہ انتہائی فیصلہ کرلیا تھا کہ اب تو میں
جوش مارنے کی وجہ سے تو ایمان لائے ہیں' کیکن آ مخصور مُن اللہ کے ہیں' موجہ ہی نہیں ہے۔ تو یہ ہیں
اور انہیں اپنے سیر و شکار سے فرصت ہی نہیں ہے۔ ادھر توجہ ہی نہیں ہے۔ تو یہ ہیں
اور انہیں اپنے سیر و شکار سے فرصت ہی نہیں ہے۔ ادھر توجہ ہی نہیں ہے۔ تو یہ ہیں۔ اور انہیں اپنے سیر و شکار سے فرصت ہی نہیں ہے۔ ادھر توجہ ہی نہیں ہے۔ تو یہ ہیں۔ کئیں۔

ووسرى طرف Introverts كى مثاليس و يحيئ - جيسے كه ميس نے عرض كيا، قرآن جيد ميس حضرت ابراہيم عليه كامعا مله غور وفكر اور سوچ بچار كے حوالے سے متاز نظر آتا ہے:
﴿ وَ كَذَٰدِكَ نُو يَ إِبْوَ هِيْمَ مَكُوْتَ السَّمَوٰتِ وَ الْآرْضِ ﴾ آسانوں اور زمين برغور و فكر ہور ہا ہے 'ہستى بارى تعالى كے بارے ميں سوچ بچار ہے۔ اور پھر سليم الفطرت ہيں۔
اس ضمن ميں دوسرى جو مثال قرآن مجيد ميں نماياں ہے وہ حضرت ادريس عليه السلام كى ہے۔ جبکہ صحاب كرام ميں سے حضرت ابوبكر القد يق اور حضرت عثمان غنى رضى الله عنهما اور خواتين ميں سے حضرت خد يجة الكبرى رضى الله تعالى عنها 'يه وہ لوگ ہيں جوصد يقيت كے مزاج كے حامل ہيں۔ چنانچ مرتب 'صالحیت' كے بعد جوار تقاء ہوگا' انسان سلوك كى منازل ميں آگے ہؤ ہوگا' ترقی ہوگی توافی وظرف ﴿ إِنَّ الْمُصَّدِقِيْنَ وَ الْمُصَّدِقَتِ وَ اَفْرَضُوا اللّهُ نسبت واضح ہوگی اس آیت كی طرف ﴿ إِنَّ الْمُصَّدِقِيْنَ وَ الْمُصَّدِقِيْنَ وَ الْمُصَّدِقِيْنَ وَ الْمُصَّدِقِيْنَ وَ الْمُصَّدِقِيْنَ وَ الْمُصَّدِقِيْنَ وَ الْمُصَّدِقَتِ وَ اَفْرَضُوا اللّهُ وَسَا حَسَنًا يُضَعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ آجُورُ كُورِيْمُ ﴿ اللّهُ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَلَهُمْ آجُورُ كُورِيْمُ ﴾ في مَن آگے سَنا گھنگ قَتْحَ مَن الله الله مَن اله

اس کے بعد اگرچہ یہاں لفظ ''قُرمہ'' موجود نہیں ہے کیکن میں '' القرآن یفسِّر بعضه بعضًا" كاصول يرسورة البلد كحوالے سے بتا چكا بول كرة يت ١٨ اور آيت ١٩ ك درميان " وحُدّ و كو كروف مجهي مقدر ماني ! ﴿ وَالَّذِينَ الْمَاوُ اللَّهِ وَرُسُلِمَ أُولَئِكَ هُمُ الصِّلِّدَيْقُونَ ﴿ وَالشُّهَدَآءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ لعنى جب بيكام (صدقه وخيرات اور انفاق فی سبیل اللہ) کر کے لوگ آ گے برھیں گے ان کے دل سے دنیا اور مال کی محبت کا ازاله ہو جائے گا' بریک کھل جائے گا' ترقی ہوگی' ارتقاء ہوگا' جواعلیٰ معیارات اور مقامات ہیں'ان تک رسائی ہوگی توانسان یاصد یقین کے مقام تک پہنچ سکے گایا شہداء کے مقام تک۔ اس سے اوپر کا جومعاملہ ہے وہ میں نے مزید واضح کیا ہے کہ نبوت اوپر ہے رسالت ینے ہے کوئکہ میں ان لوگول سے متفق ہول جو سیجھتے ہیں کہ نبوت کا رتبہرسالت سے اونچاہے ٔ بایں معنی کہ نبوت در حقیقت مقام عروج میں اور رسالت مقام نزول میں ہے۔ نبوت کا رُخ الله کی طرف ہے اور رسالت کا رُخ بندوں کی طرف ہے۔اس اعتبار سے میں نے نبوت کورسالت سے اوپر رکھا ہے۔لیکن اصل میں صدّیقیت کی اصطلاح رسالت ہی کے لفظ سے واضح ہوتی ہے۔ یعنی جیسے ہی رسول کی دعوت کسی صد میں کا مزاج رکھنے والے شخص کے کان میں پہنچے گی وہ فوراً لبیک کہے گا'اسے کوئی در نہیں گلے گی'اس لیے کہ بیاُس کی سلامتی عقل اور سلامتی فطرت کا تقاضا ہے۔ وہ خود پہلے سے گویا تیار ہے۔ میں تو اِس کی مثال دیا کرتا ہوں جیسے کوئی شخص وضو کر کے گھر میں بیٹھا ہواوراذان کی آ واز آئے تو یقیناً وہ مسجد کا رُخ کرے گا۔صدّ یقین کی شخصیت میں بالکل اس طرح کی آ مادگی پہلے سے موجود

دوسری سم کے لوگوں یعنی شہداء کواگر چہ قبولِ میں دیرتو لگ جاتی ہے جیسے حضرات عمراور حمز ہرضی اللہ عنہما کو بھی چھسال لگ گئے کیکن چونکہ وہ فعال اور طاقتو رسم کے لوگ سے ان کی ہمیت تھی کہذا ان سے مسلمانوں کو تقویت حاصل ہوئی۔ حالانکہ اس سے پہلے صد یقین ہی کی جماعت تھی جو حضور مُنَّا اللّٰ کَا اِیکن شہداء اپنی فعالیت کی وجہ سے آگے نکل جاتے ہیں۔ اس لیے کہ اپنی شخصیت کے ایک خاص مزاج کے اعتبار سے وہ قو می آگے نکل جاتے ہیں۔ اس لیے کہ اپنی شخصیت کے ایک خاص مزاج کے اعتبار سے وہ قو می

ہوتے ہیں۔ چنانچہ حضرت عمر اور حضرت حمزہ رضی اللہ عنہما کے ایمان لانے کے بعد مسلمان دھڑ لے کے ساتھ تھلم کھلاحرم میں نمازیں پڑھنے لگے۔صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم جب ہجرت کے لیےروانہ ہور ہے تھے تو حیب کر نگلتے تھے کہ سی کو خبر نہ ہو خواہ کو اہ کو کی مزاحم ہو گا یا کسی اور طرح کی مشکل پیش آ جائے گی ۔لیکن حضرت عمر ﷺ کی شان بیہ ہے کہ جب ہجرت کے لیے نکلی توسب کے سامنے حرم میں آ کر دور کعت نماز پڑھی اور اعلان کیا کہ میں ہجرت کر کے جار ہا ہوں اور جس کا ارادہ ہو کہ اس کی ماں اسے روئے وہ آ جائے اور میرا راستدروک لے! بیالفاظ کہ کرڈ نکے کی چوٹ ہجرت کے لیے روانہ ہوئے ہیں۔ تورسالت کا جواصل منصب ہے لیعنی دین کو قائم کرنے کی سعی و جدو جہد'اس میں بیلوگ زیادہ نمایاں ہوجاتے ہیں اور آ گے نکل جاتے ہیں۔ چنانچہ حضرت حمزہ کھی کی شجاعت غزوہ بدر میں ظاہر ہوئی۔حضرت ابو بکرﷺ کے بارے میں سننے میں نہیں آئے گا کہ کسی کے ساتھ اس طرح كادوبدومقابله موامؤا كرچه وه بات توآتى ہے كه آپ كے بيلے عبدالرحمٰن نے اسلام لانے کے بعد جب بیکہا کہ ابا جان! آپ غزوۂ بدر میں میری زدمیں آ گئے تھے کیکن میں نے آپ کی رعایت کی تو حضرت الو بکر ﷺ نے جواب دیا کہ بیٹے! تم نے بیاس لیے کیا کہتم باطل کے لیے جنگ کررہے تھے خدا کی نشم!اگر کہیں تم میری زد میں آ گئے ہوتے تو میں تنہمیں کبھی نہ چھوڑ تا۔ صدّ یقیت کا مقام نبوت سے قریب تر ہوتا ہے۔ چنانچے جو مقام و مرتبه حضور مَالليَّا عَلَيْهِ كَا إِلَى اللَّهِ مَعْلَمُ مقام ومرتبه حضرت ابوبكر صدّ بن رفي الله كا ہے۔اس طرح اب سورة النساء كي آيت ٦٩ ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهِ وَالرَّسُوْلَ فَأُولِئِكَ مَعَ الَّذِيْنَ ٱنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِّيْقِيْنَ ۗ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِيْنَ ۚ وَحَسُنَ اُولِيكَ رِفِيقًا ﴾ آپ كے سامنے يور عور يرواضح موگل

البته ال من میں دوبا تیں ابھی اور جھے ایک یہ کہ میں نے dotted line کے ساتھ جونسبت ظاہر کی ہے وہ ہے ' صِدِّیقًا نَبِیًّا'' اور' رَسُولًا نَبِیًّا''۔قرآن کیم میں مختلف رسولوں کے لیے یہ دونوں الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ انبیاء ورُسل کے انتخاب کے لیے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہوا: ﴿إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَى ادْمُ وَنُورًا وَالْ اِبْرُ هِیْمَ وَالْ عِمْرَانَ

عَلَى الْعُلَمِيْنَ ﴿ وَكُمِّ مِن اللَّهِ فِي إِلَيْ رَسَالَت كَ لِيمَ إِلَيْ مَالِيا وَمَّ كُو اورنوٹ کواور آل ابراہیم کواور آلِ عمران کوئتمام دنیا والوں پرتر جیجے دے کر''۔رسالت اور نبوت کے لیے بیا تخاب ظاہر ہے کہ انسانوں میں سے ہی ہوا ہے۔ اور انسانوں میں اس نے عام طور پریددومزاج بنائے ہیں'ایک وہ مزاج جس کی مناسبت صدّیقیت کے ساتھ ہے اور دوسرے وہ مزاج جس کی مناسبت شہادت کے ساتھ ہے۔ تو حضرت ابراہیم اور ادریس (علیماالصلوة والسلام) دونوں کے بارے میں قرآن مجید میں بیالفاظ وارد ہوئے بين: ﴿إِنَّهُ كَانَ صِلِّدِيقًا نَّبَيًّا ﴿ ﴿ مِرْيُمُ اللَّهُ وَلا ٤ ) اورينبت مَين نبوت كي طرف قائم کرر ہا ہوں' رسالت کی طرف نہیں ۔ رسول کی دعوت کے قبول کرنے میں صدّ یقین اور شہداء میں فرق ہوگا۔ داعی کی حیثیت سے تو رسول سامنے آئے گا' لیکن داعی کا معاملہ رسالت کے ساتھ متعلق ہے۔اوررسول کی دعوت کے ردعمل کے اعتبار سے فرق یہ ہوگا کہ صدیق کوقبول کرنے میں دریا گے گی ہی نہیں وہ تو جیسے پہلے ہی سے منتظر تھے۔جبکہ شہداء کو وقت کے گا'در کے گی۔اس لیے کہان کی توجہ ہی ادھرنہیں ہے۔لیکن یہ کہ صد یقیت اور شہادت کی نبوت کے ساتھ نسبت کیا ہے؟ اللہ تعالی نے جن انسانوں کوشرف نبوت کے لیے چناہے تو ظاہر بات ہے یا تووہ صدّ یقی مزاج کے حامل تھے یا شہیدی مزاج کے حامل تھے۔ تودوسرول كوكها كيا ﴿ رَسُولًا تَبَيًّا ﴾ (مريم: ٥١ و٥٠) كيونكه شهادت كي نسبت رسالت ك ساتھ زیادہ ہے۔ اسی لیے ڈائیگرام میں' رَسُولًا نَبَیًّا''والی dotted line رسالت تک پہنچائی گئی ہے۔ اور پھررسالت سے آ گے نبوت کا مرتبہ ہے۔ گویا شہیدی مزاج کے حامل مرتبهٔ رسالت سے ہوکرم تبهٔ نبوت بر فائز ہوئے جبکہ صدّ یقین براہِ راست نبوت سے ىم فراز كيے گئے۔

ایک بات اور جمجھ لیجے کہ جوبھی اوپر والے درجے پر فائز ہے اس میں پنچے والے کے تمام اوصاف بتام و کمال لاز ماً موجود ہیں۔ صدّ بی کا اپنا مزاج تو وہ ہے جو میں بیان کر چکا ہوں' لیکن عزم وارادہ کے اعتبار سے اس کے اندر شہداء والی پوری شخصیت بھی موجود ہے۔ اس کا ظہور حضرت ابو بکر ﷺ کے دور خلافت میں ہوا ہے۔ ورنہ حضور مُنا اللہ علی کے دار خلافت میں ہوا ہے۔ ورنہ حضور مُنا اللہ کا کی حیات طیب

تک حضرت ابو بکر رکھا جومزاج سامنے تھا اس کے اعتبار سے آپنہایت رقیق القلب اور خیف الجیشہ انسان تھے۔ وہ اس طرح کے انسان محسوں ہوتے ہی نہیں تھے جیسے بعد میں ظاہر ہوئے۔ جب حضرت ابو بکر صدّیق رضی اللہ عنہ کے کندھوں پرخلافت کی ذمہ داری کا بوجھ آیا تو حالات نہایت اeritical اور مخدوش تھے۔ اتنی بڑی بغاوت بریا ہوگئ تھی کہ دار الاسلام دو شہروں تک محدود ہوگیا تھا۔ ﴿ ظَهْرَ الْفُسَادُ فِی الْبَرِ وَ الْبُحْرِ ﴾ کی کیفیت مقی ۔ متعدد مدعیانِ نبوت کھڑے ہوگئے تھے اور لاکھوں آ دمی ان کے ساتھ ہوگئے تھے۔ تبھی مسلمہ کذاب کے ساتھ لاکھوں آ دمی تھے۔ جنگ بمامہ میں کئی سوحفاظ شہید ہوگئے تھے۔ تبھی تو حضرت ابو بکر صدّین رائی ہوئی کہ اگر اسی طرح حفاظ صحابہ کرام شہید ہوتے رہوئی کہ اگر اسی طرح حفاظ صحابہ کرام شہید ہوتے رہیں قرآن مجید گم نہ ہوجائے 'لہذا اسے کتابی شکل میں مرتب کر لینا جا ہے۔ دوسری طرف مانعین زکو ق کا معاملہ اٹھ کھڑ ا ہوا تھا۔

کو بھی نہیں روکا۔لوگوں نے کہا کہ حضور مُنَالِیَّا کا انتقال ہو گیا ہے اب یہ لشکر نہ بھیجا جائے۔لیکن آپ نے فرمایا: جس لشکر کی تیاری محمد رسول الله مُنَالِیَّا نِے کی ہومَیں اس کو کیسے روک دوں؟ چنا نچہ جیشِ اسامہ روانہ کردیا گیا۔دوسری طرف جو مدعیانِ نبوت کھڑے ہو گئے ان کا ارتد ادتو بالکل الم نشرح تھا'لہٰ ذاان کے خلاف تو جنگ کرنی ہی تھی اس میں تو کسی مشاورت کی ضرورت ہی نہیں تھی 'لہٰ ذااس کا محاذ بھی کھول دیا گیا۔

اس کے بعد جب مانعین زکوۃ کا مسله سامنے آیا کہ نہ تو انہوں نے کسی نئی نبوت کا اقرار کیااور نہ ارکان اسلام کا اٹکار کرر ہے تھے۔وہ نماز کا اٹکار بھی نہیں کرر ہے تھے اور زکو ۃ کا بھی ا نکارنہیں کررہے تھے' بلکہ صرف پیہ کہدرہے تھے کہ ہم اپنی زکو ۃ حکومت کونہیں دیں گئېم اسے اپنے طور پرتقسیم کریں گے جس طرح جا ہیں گے۔حضرت عمرﷺ نے مشورہ دیا تھا کہ آ یان کے معاملے میں کچھزمی برتیں'لیکن حضرت ابوبکر ﷺ نے اُس وقت اُن كوبهي دُانث بلائي كه عمر! تم دورِ جامليت مين توبهت سخت تضاسلام مين آ كرزم هو كئے مو؟ خدا کی قتم! اگریہ حضور مَالیّٰیْمُ کے زمانے میں زکو ہ کے اونٹوں کے ساتھ اُن کو باندھنے والی رسیان بھی دیتے تھے تو اب اگریہ اونٹ دینے کو تیار ہوں اور رسیاں دینے سے انکار کریں تب بھی میں ان سے جنگ کروں گا۔ ایبلد کُ الله یْنُ وَانَا حَتَّى ؟ '' کیا دین کے اندرترمیم موجائے گی جبکہ میں ابھی زندہ موں؟" توبیعزیمت ہے۔اور پھرید کہ واقعتاً الله تعالیٰ نے ان کے اس عزم ولولے اور حوصلے کا نتیجہ بھی ظاہر کر دیا۔ آپ کا زمانۂ خلافت پورے اڑھائی برس بھی نہیں' بلکہ دوسال چار ماہ ہے۔اس قلیل عرصے میں ان تمام انقلاب مخالف قوتوں (counter revolutionary movements) کوختم کیا اور میدان بالکل صاف کر کے حضرت عمرؓ کے حوالے کیا۔اب چونکہ اندرون عرب تو ہرطرح کے فتنوں کا قلع قمع ہو چکاتھا'لہذا دورِ فاروقی میں صحابہ کرام ﷺ کی فوجیس مشرق' مغرب اور شال کی طرف نکلیں اور دس برس کے اندراندر کر ہ ارضی کا بہت بڑا حصہ پر چم اسلام کے زیزنگیں آ گیا۔ تو اچھی طرح سمجھ لیجیے کہ جو بھی بالاتر طبقہ ہے اس کے اندرینچے والے طبقے کے سارے اوصاف موجود ہوتے ہیں'اگر چہ dormantرہتے ہوں۔وہ ظاہر تب ہی ہوں گے جب

الیا کوئی مرحله آئے گا' جب کوئی محاذ در پیش ہوگا۔ تو اِن حقائق کواگر آپ سامنے رکھیں تو نبوت ورسالت 'صدّیقیت' شہادت اور صالحیت کی درجہ بندی سمجھ میں آسکے گی۔

جہاں تک بعض صوفیاء کے اس قول کا تعلق ہے کہ نسبت ولایت افضل ہے نسبت نبوت اور نبوت سے اس کی حقیقت ہے ہے کہ ایک نبی اور رسول یعنی جس شخصیت میں نبوت اور رسالت دونوں نسبتیں جع ہیں اس کی نسبت نبوت نسبت رسالت سے افضل ہے۔ اب نسبت نبوت کواصل مناسبت ولایت کے ساتھ ہے اور نسبت رسالت کواصل مناسبت نسبت شہادت کے ساتھ ہے۔ اور نبی کی جوولایت ہے وہ نبی کی رسالت سے افضل ہے اس میں کوئی شک نہیں ۔ لیکن یہ تصور کہ کوئی ولی جو غیر نبی ہے وہ کسی نبی سے افضل ہوسکتا ہے ئیے میں کوئی شک نہیں ۔ لیکن یہ تصور کہ کوئی ولی جو غیر نبی ہے وہ کسی نبی سے افضل ہوسکتا ہے ئیے ایک غلط اور باطل تصور ہے۔ اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں۔

سورة الحديد كي زيرمطالعه آيت نمبر ١٩ كا كچھ حصدره گياتھا'اسے ہم مكمل كرليتے ہيں۔ فرمايا: ﴿ وَالَّذِيْنَ امَّنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولِيِّكَ هُمُ الصِّدِّيثُقُونَ ﴿ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ ''عِنْدَ رَبِّهِمْ'' يهال' الشُّهَدَآءُ'' ك بعد آيا ہے۔ بيصرف' الشُّهدَآءُ'' كَ لِي بِهِي بُوسَلَمًا مَا وَرْ الصِّلِّدِيقُونَ وَالشُّهَدَآءُ" كَ لِي بَهِي ـ ' عِنْدَ رَبِّهِمْ" ك دومفہوم ہو سکتے ہیں: "اللہ کے نزدیک" یا "اللہ کے پاس"۔ چنانچہ پہلاتر جمہ ہوگا' 'وہ اپنے ربّ کے نزد یک صدّ بق اور شہید ہیں''۔ جیسے ہم کہتے ہیں: میرے نزد یک اس کا مقام پیہ ہے۔ توبیہ وہ لوگ ہوں گے جواللہ کے نز دیک مراتب صدّیقیت اور مراتب شہادت پر فائز ہوں گے۔اس طرح''عِنْدَ رَبِّهِمْ'' كااطلاق دونوں پر ہوگا۔ليكن مير بزد يك دوسرى بات زياده صحيح ہے كه ْعِنْد رَبّهم ، كااطلاق صرف 'اكشُّهكَ آءُ' ، ير موتا ہے۔اس ليے كه گواہی اصل میں اللہ کے ہاں جا کردینی ہے جبیبا کہ میں تفصیل سے عرض کر چکا ہوں۔ دنیا میں جب کوئی اللہ کا بندہ دعوت دیتا ہے اور دعوت اس حد تک پہنچا دیتا ہے کہ اتمام ججت ہو جائے تواب وہی ہوگا جواللہ کی عدالت میں گواہ استغاثہ کی حیثیت سے کھڑا ہوگا اورسب سے پہلے وہ testify کرے گا کہ پروردگار! تیراپیغام جومیرے پاس آیا تھا میں نے ان تك يَهْ إِدِيا تَقالَة " أَكُشُّ هَدَآء عُند رَبِّهِم " كامفهوم يه موكا كه وه عدالتِ خداوندي مين

عدالتِ اُخروی میں اللہ کے ہاں محاسبہ اُخروی کے وقت گواہ ہوں گے اللہ کی طرف سے جت قائم کرنے والے ہوں گے۔اسے ہمارے ہاں کی عدالتی زبان میں گواہ استغاثہ یا سرکاری گواہ (prosecution witness) کہتے ہیں۔استغاثہ کے وکلاء بھی ہوتے ہیں انسیکٹر زبھی ہوتے ہیں اور گواہ بھی فوجداری مقدمات میں کوئی مکزم جب عدالت میں پیش ہوتا ہے تو پہلے اس پر فر دِ جرم عائد کی جاتی ہے اور یہ چارج شیٹ اسے پڑھ کرسنائی جاتی ہوتا ہے اس لیے کہاس نے ریاست کے قانون کوتوڑا ہے ۔تواس حوالے سے اللہ کے ہاں اِن مشہداء ''کی حیثیت استغاثہ کے گواہ کی ہوگی۔انبیاء ورُسل وہاں پرشہادت دینے کے لیے کھڑے ہوں گے۔

اب د یکھئے صدیقت تو شہادت سے بلند تر رتبہ ہے لہذا کیے ممکن ہے کہ جوصد یق ہے وہ دعوت نہیں دے گا! چنانچہ حضرت ابو بکر کے کا دعوت پرعشرہ میں سے چھ حضرات ایمان لائے ہیں۔ تو او پروالے میں نیچے والے کے سارے اوصاف موجود ہوتے ہیں۔ تو اس اعتبار سے اس آیت کا ایک ایک لفظ اُجا گر ہوکر ہمارے سامنے آگیا ہے اور ہم نے دیکھا کہ یہاں کوئی لفظ بھی ایسے ہی نہیں آگیا۔ قرآن علیم میں برائے بیت یا برائے وزن کوئی شنہیں ہے۔ ہرشے نہایت معنی خیز ہے اور اپنی جگہ پر ہیرے کی طرح جڑی ہوئی ہے۔ ہرحرف اپنی جگہ پر اس کے حسنِ معنوی کے اندراضا فہ کر رہا ہے۔

صدّ یقیت اور شہادت کے شمن میں ایک بات مزید عرض کرر ہا ہوں کہ اگر چہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ شہداء میں سے عثان رضی اللہ عنہ صدّ یقین میں سے بیں اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ شہداء میں سے بیں کین جب ہم مراتب شار کرتے ہیں تو حضرت ابو بکر ؓ کے بعد عمرؓ ہیں اور پھر عثمانؓ ہیں ۔ اس طرح ذہنوں میں ایک اشکال بیدا ہو سکتا ہے 'تو اس کو بھی سمجھ لیجے کہ اپنی جگہ پر تو صدّ یقیت بلند تر مقام ہے مرتبہ شہادت سے کیکن کمیت (quantity) کا مسلہ اور ہے۔ جیسے ہم کہتے ہیں کہ سونا چاندی کی نسبت زیادہ قیمتی دھات ہے کیکن فرض سیجے سونا چند تو لے جاور چاندی منوں کے ندی قیمت کے ہا در چاندی منوں کے حساب سے رکھی ہوئی ہے تو ظاہر بات ہے منوں چاندی قیمت کے اعتبار سے چند تو لے سونے سے بڑھ جائے گا کہ سونا

' چاندی سے قیتی ہے۔ یہ تمثیل بھی اس حدیث پر بہنی ہے کہ حضور طُالِیْرُا نے خود فر مایا ہے کہ:

((اکتاس مَعَادِنْ)) یعنی '' انسانوں کا معاملہ بھی معدنیات کی طرح ہے'' ۔ کوئی معدنیات زیادہ قیمی اور کوئی کم قیمی ہوتی ہیں۔ ایک روایت میں آگے یہ الفاظ بھی آئے ہیں:

((کےمَعَادِنِ الذَّهَبِ وَالْفِصَّةِ) '' جیسے سونے اور چاندی کی کا نیں ہوتی ہیں' ۔ سونا' چاندی' تانبا اور لوہا سب معدنیات ہی ہیں' لیکن ان کی اپنی اپنی حیثیت ہے۔ فرمایا:

((خِیارُهُمْ فِی الْجَاهِلِیَّةِ خِیارُهُمْ فِی الْاسْلامِ إِذَا فَقُهُوْلَ)) (مَنْقُ علیہ) ''ان میں سے جولوگ (اسلام سے قبل) جاہلیت میں بہتر سے وہی پھراسلام لاکر بھی بہتر ہوئے' جب انہوں نے دین کی سمجھ حاصل کرلی'۔

یوں سیجھے کہ سونا جب آپ زمین سے زکالتے ہیں تو یہ کی دھات (ore) کی صورت میں ہوتا ہے اس میں کچھ کثافتیں ملی ہوئی ہوتی ہیں ۔اسے صاف کرتے ہیں تو وہ سونا بن جاتا ہے۔اسی طرح چاندی کی معاص ہے اس کے اندر بھی impurities ہیں صاف کریں تو وہ سونا کہ چاندی کی کچے دھات کوصاف کریں تو وہ سونا کہ جا تو وہ چاندی کی کچے دھات کوصاف کریں تو وہ سونا کہ ن جائے ۔ چاندی کی صوحت تو چاندی ہی وجود میں آئے گی۔اسے آپ جتنا زیادہ صاف کریں گے اس قدر خالص چاندی آپ کول جائے گی۔اسی طرح سونے کی صاحب تو خوب صاف کریں گے اسی قدر خالص چاندی آپ کول جائے گی۔اسی طرح سونے کی صاحب تو خوب صاف کرنے ہے آپ کو بہت عمد ہ زیادہ مقدار کا پہلو آ جائے گا تو چاندی کی زیادہ مقدار سونے کی قلیل مقدار سے زیادہ قیمی ثابت ہو سکتی ہے۔ یہی معاملہ صدّ یقیت اور شہادت کا ہے۔حضرت عمر فاروق کھا پی جگہ پر مزاجاً شہید سے کی کی کی معاملہ صدّ یقیت اور شہادت کا ہے۔حضرت عمر فاروق کی جاندر تمام صدّ یقین سے بڑھ گیا کی اعتبار سے ان کا رہنہ بحثیث مجموعی صحابہؓ کی جماعت کے اندر تمام صدّ یقین سے بڑھ گیا کی سوائے صدّ یقین سے بڑھ گیا کی سوائے صدّ یقین سے بڑھ گیا کی سوائے صدّ یقین سے بڑھ گیا کی حاصد یقین سے بڑھ گیا کی سوائے صدّ یقین سے بڑھ گیا کی صدر یقین سے بڑھ گیا کی سوائے صدّ یقین سے بڑھ گیا کی صدر یہ سوائے صدّ یکی تھا کے کے اندر تمام صدّ یقین سے بڑھ گیا کی سوائے صدّ یہ سوائے صدّ یہ بڑھ گیا کی سوائے صدر کی سوائے کی سوائے صدر کی سوائے کی سور کی سوائے کی سو

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں حضرت ابو بکر صدّ بق کے افضل ترین ہونے میں کوئی شک نہیں' افضل البشو بعد الانبیاء بالتحقیق ابوبکو الصّدِیق' دوسرے نمبر پر حضرت عمر فاروق کے تیسرے نمبر پر حضرت علی کے اور چوتے نمبر پر حضرت علی کے اور چوتے نمبر پر حضرت علی کے ا

ہیں۔اگرچہ جہاں تک مزاج کاتعلق ہے حضرت علیؓ مزاجاً حضورتًا ﷺ کے مزاج سے قریب ترین ہیں ۔ میں نے عرض کیا تھا کہ ambiverts بہت شاذ ہوتے ہیں۔حضرت علیٰ میں آپ دیکھنے ایک طرف ادب ہے فصاحت وبلاغت ہے چوٹی کے شاعر ہیں اور آ یا نے عربي گرامر كے اصول و تواعد معين كيے ہيں ۔'' نہج البلاغة'' ميں آ يا كے خطبات و كيھئے كه فصاحت وبلاغت کا کیاعالم ہے! اگرچہ ہم شمجھتے ہیں کہ اس میں بہت می چیزیں جھوٹی بھی شامل کر دی گئی ہیں' لیکن حضرت علیٰ کی فصاحت و بلاغت اورعلم سےکون انکار کرسکتا ہے؟ آ پٹکا شارچوٹی کے فقہاء صحابہ میں ہوتا ہے۔ دوسری طرف آ پٹم رمیدان ہیں تلوار کے دھنی ہیں۔غزوہَ احزاب میں جبعمرو بن عبدوَ دّ نے آ گے بڑھ کرچیلنج کیا تووہاں کسی کوأس کے مقابل جانے کی ہمت نہیں ہور ہی تھی۔اس کے بارے میں کہا جاتا تھا کہ بید ۱۰ آ دمیوں کے برابر قوت رکھنے والا شخص ہے۔ حالا نکہ وہ بہت بوڑھا ہو چکا تھا' کین اتنا جری اور قوی ہیکل شخص تھا کہاس کی شجاعت اور شہزوری کی دھاک بیٹھی ہوئی تھی۔اس کا مقابلہ کرنے كے ليے حضرت على ميدان ميں آئے تو كہنے لگا اگر كوئى آخرى خواہش ہے تو بيان كرو! حضرت علیؓ نے پہلے بیخواہش ظاہر کی کہ مسلمان ہو جاؤ' جب اس نے اسے ردّ کر دیا تو دوسری خواہش یہ بیان کی کہ جنگ کے میدان سے واپس چلے جاؤاور جب اس نے اسے بھی رد کردیاتو کہا کہ میری آخری خواہش یہ ہے کہ یا توتم میرے ہاتھوں جہنم پہنچویاتم مجھے جنت میں پہنچا دو! اس بروہ ہنسا کہ میں نے آج تک اپنی پوری زندگی میں کسی شخص کونہیں دیکھا جو مجھے مقابلے کی دعوت دے رہا ہو۔ پھروہ مشتعل ہوکر گھوڑے سے پنچے اتر آیا۔ حضرت علیؓ نے دست بدست جنگ میں اسے جہنم رسید کر دیا۔ پھر حضرت علیؓ فاتح خیبر ہیں۔خیبر کا قلعہ کسی کے ہاتھوں فتح نہیں ہور ہاتھا۔رسول اللّه مَثَاثِیّةً اِنْے اعلان فرمایا: میں کل حجنٹراایک ایسے آ دمی کودوں گا جواللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہے اور جس سے اللہ اوررسول محبت کرتے ہیں۔ صبح آپ مُلَاثِيْرُ نے حضرت علی ﷺ کوجھنڈا عطافر مایااور آپٹے کے ہاتھوں خیبر فتح ہوا۔ تویہ جوتواز ن اور combination ہے کہا یک طرف شجاعت و بہاری اور دوسری طرف فصاحت و بلاغت ادبیت شاعری اس اعتبار سے حضرت علی صحابہ

کرام رہی آئی میں چوٹی کے آ دمی ہیں۔ چنانچہ میرے نزدیک صحابہ کرام میں جامعیت کبری حضرت علی کو حاصل ہے اس میں کوئی شک نہیں ہے۔

کیکن جب ہم صحابہ کرام ؓ کے اندر درجہ بندی کریں گے' تو جیسا کہ میں نے اس سے يهلے ايك موقع يرعرض كيا تھا' حضرت عليٌّ كا شارصف دوم ميں ہوگا۔اس ليے كه حضرات ابوبكر وعمر وعثان رضي الله عنهم جيسے كبار صحابة تو لگ بھگ رسول الله مُثَاثِيَّةٍ مَلِي بِهِم عمرتهم كےلوگ تھے آ پ کے اعوان وانصار تھے جبکہ حضرت علیٰ تو گو یاحضور مثالیٰ کا گود میں پروان چڑ ھے۔ ہیں' وہ آ پۂٹاٹیٹر کے گھر میں لیلے بڑھے ہیں۔ چنانچہ پیدھیقت اپنی جگہ پرواضح ہے کہ تربیتِ محمدیٌ کا شاہرکارتویقیناً حضرت علیؓ ہیں'اس لیے کہ جس قدرصحبت کا فیض اٹھانے اور حضور مَا لِيَّيْرًا كَ تَعليم وتربيت سے حصہ حاصل كرنے كاموقع حضرت عليٌّ كوملاكسي اور كے ليے اس کاامکان ہی نہیں ہے لیکن وہ جوحضور طُلِّیْنِ کے ساتھی تھے جواعوان وانصاراور دست و باز وتھے'جوآ پ کے ہم عمراورآ س پاس تھان کی صف ہی علیحدہ ہے' حضرت علیؓ اس میں جگہ نہیں یاتے۔اس اعتبار سے جولوگ ان کے درمیان تقابل کرنے کی کوشش کرتے ہیں ۔ میر بے نز دیک وہ قباس مع الفارق کے مرتک ہوتے ہیں۔ دو چیز وں میں تقابل اورمواز نیہ وہاں کیا جاتا ہے جہاں نوعیت ایک ہو۔اگرنوعیت مختلف ہوتو اُن میں موازنہ کیا ہوگا؟ البتہ مزاج کے اعتبار سے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم میں حضرت علی ﷺ رسول اللہ مَا لَاہِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّل قریب ترین ہیں۔

دنیا کی کامل ترین متوازن شخصیت (بالفاظ دیگر ambivert) تو صرف حضور مُثَالِّیَّا یُّم کی ہے کہ ایک طرف قوائے ذہنی وفکری بھی انتہا پر ہیں اور دوسری طرف قوائے عملی بھی انتہا پر ہیں اور دوسری طرف قوائے عملی بھی انتہا پر ہیں۔ ان دونوں کا امتزاج اگر بتمام و کمال ہوا ہے قو وہ خود محرعر بی مُثَالِیَّنِیِّا ہیں۔ ڈاکٹر ما مُکیل بارٹ نے اپنی کتاب ''The 100 ''میں اس کے ہم وزن بات کھی ہے۔ دیکھئے 'اس شخص نے جب یہ کتاب مرتب کرنے کا فیصلہ کیا تو گویا یہ فیصلہ کیا کہ میں نسل انسانی کے پہلے سو نے جب یہ کتاب مرتب کرنے کا فیصلہ کیا تو گویا یہ فیصلہ کیا کہ میں نسل انسانی کے پہلے سو (۱۰۰)عظیم ترین انسانوں کا انتخاب کروں گا جنہوں نے تاریخ کے دھارے کا رُخ موڑ اوراس کے رُخ کومین کرنے میں مؤثر کردارادا کہا' پھر میں ان میں درجہ بندی کروں گا کہ

اِن سومیں بلندترین مقام پرکون ہے جس نے سب سے زیادہ فیصلہ کن انداز میں تاریخ کے دھارے پراپنااثر ڈالا ہے اوراس کے رُخ کوموڑا ہے۔ پھر اس اعتبار سے دوسرے اور تیسرے نمبر پرکون آئے گا! ظاہر ہے کہ اس کے لیے اس نے تاریخ انسانی کا گہرامطالعہ کیا ہوگا اور خوب سوچ بچار کیا ہوگا۔ اس کے بعدوہ کتاب مرتب کرنے بیٹھا ہے تو نمبرایک پر لایا ہے محمد رسول الله منافی ٹیٹیڈ کو ۔ ڈاکٹر مائیکل ہارٹ آج تک بھی عیسائی ہے۔ نہ تو ابھی اس کے مرنے کی خبر آئی ہے۔ نہ تو ابھی اس کے مرنے کی خبر آئی ہے۔ نہ تو ابھی اس کے مرنے کی خبر آئی ہے۔ نہ سلام لانے کی خبر آئی ہے۔ اس کی یہ کتاب دنیا میں بہت عام ہوئی ہے کین اشاعت کے بعدوہ بہت جلد نایاب ہوگئ تھی اور عام خیال یہ تھا کہ شاید کسی سازش کے تحت اسے غائب کیا گیا ہے۔ اس لیے کہ اس نے اس کتاب میں حضرت میٹ کے کونمبر تین پر رکھا اور حضور شائٹیڈ کو کمبر ایک پر لایا' اور یہ بات عیسائی دنیا کے لیے قابل قبول اور قابل برداشت نہیں تھی۔ اس نے لکھا ہے:

"My choice of Muhammad to lead the list of the world's most influential persons may surprise some readers and may be questioned by others, but he was the only man in history who was supremely successful on both the religious and secular levels."

ڈاکٹر مائیکل ہارٹ کے نزدیک انسانی زندگی کے دوعلیحدہ علیحدہ میدان ہیں۔ایک ہے مذہب اخلاق اور روحانیت کا میدان جبدائی ہے تدن تہذیب سیاست اور معاشرت کا میدان اور ان دونوں میدانوں میں انتہائی کا میاب (Supremely successful) انسان ایک ہی ہے اور وہ ہیں مجمع کالیٹیز کے وہی بات میں کہدر ہا ہوں۔ یہ جو extroverts کے درمیان ایک ایسی جامع شخصیت جوسر فہرست ہے وہ نبی اکرم منگالیٹیز ہیں اور صحابہ کرام رضوان اللہ میں پھراس اعتبار سے حضرت علی کھی کا مزاج آپ سے بہت اور صحابہ کرام رضوان اللہ میں پھراس اعتبار سے حضرت علی کھی کا مزاج آپ سے بہت قریب ترہے۔

صدّ یقین اور شهداء کے ذکر کے بعد فر مایا: ﴿ لَهُمْ ٱجْرِهُمْ وَنُورَهُمْ ﴾ ''ان کے لیے ان کا جراوراُن کا نور محفوظ ہے''۔اس سورہ مبار کہ میں لفظ نور بہت کثرت کے ساتھ باربار

آ رہا ہے۔ سب سے پہلے تو یہ فرمایا کہ قرآن مجیدانسانوں کواندھروں سے نکال کرنور میں التا ہے۔ یہ آیات بینات پر مشمل ہے۔ پھر یہ کہ نورایمان قیامت کے دن ظاہر ہوگا اور منافقین اس سے محروم اور تہی دست ہوں گے۔ اہل ایمان کا نوراُن کے سامنے اوراُن کے دا منافقین اس سے محروم اور تہی دست ہوں گے۔ اہل ایمان کا نوراُن کے سامنے اوراُک کا نور ہوگا اس منی طرف دوڑتا ہوگا۔ میر نے زدیک اس کی سادہ ترین قوجیہ ہیہ ہے کہ جودل کا نور ہوگا اس کی طرف ہور ہا ہوگا اور اعمالِ صالحہ کا کور دائیں طرف ہوگا۔ اس لیے کہ اعمالِ صالحہ کا کا سب دایاں ہاتھ ہے۔ لہذا انسان کسی کو پچھ دیتا ہے تو دا ہنے ہاتھ سے دیتا ہے۔ سارے اچھے کام ہم دا ہنے ہاتھ سے کرتے ہیں۔ تو اعمال کا نور دائنی طرف اور ایمان کا نور سامنے کی طرف ہوگا۔ تو وہاں بھی نور کا تذکرہ آیا۔ یہاں بھی فرمایا: ﴿ لَهُمْ ٱلْجُرُهُمْ مُنا اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ کَا اللهُ تعالیٰ کے وَنُورُوهُمْ ﴾ یہ لام لام تملیک بھی ہے اور لام استحقاق بھی۔ میں نے ترجمہ میں لفظ' محفوظ' کا اضافہ کیا ہے' ان کے لیے ان کا اجراور ان کا نور محفوظ ہے' ۔ ان کے لیے اللہ تعالیٰ کے ہاں اج عظیم بھی ہے اور ان کے لیے ان کا نور بھی محفوظ ہے' ۔ ان کے لیے اللہ تعالیٰ کے ہاں اج عظیم بھی ہے اور ان کے لیے ان کا نور بھی محفوظ ہے۔ ۔ ان کے ایمان کا نور بھی محفوظ ہے۔

کے کہ وہ محسن و منعم کاشکرادا کرنے وہ ان جذباتِ تشکر کود باتا ہے۔ یہی معاملہ ایمان اور کفر کا ہے۔ اس لیے کہ ایمان تو در حقیقت اس روح ربانی کے اندر موجود ہے جو ہمارے وجود میں پھوئی گئی ہے۔ جیسے فرمایا: ﴿ وَنَفَخْتُ فِیْهِ مِنْ دُوْرِ حِیْ ﴾ تو در حقیقت ''نور علی نور یہ کی کئی نور یہ کے مصداق نور فطرت اور نوروی کے جمع ہونے سے ایمان وجود میں آتا ہے۔ پچھلوگ ایسے بھی ہوتے ہیں جن کی فطرت مسخ ہو چکی ہوتی ہے فطرت کے سوتے خشک ہو چکے ہوتے ہیں 'لین جس شخص کے اندر ذراسی بھی فطرت کی سلامتی باقی ہے اس کے سامنے جیسے ہی نبی کی دعوت آتی ہے تو اس کے اندر دراسی بھی فطرت کی تھدیق اجرتی ہے کہ ماں یہ بات شیحے ہیں نبی کی دعوت آتی ہے تو اس کے اندر سے اس کی تصدیق انجرتی ہے کہ ماں یہ بات شیحے ہیں نبی کی دعوت آتی ہے تو اس کے اندر سے اس کی تصدیق انجرتی ہے کہ ماں یہ بات شیح

دیکھنا تقریر کی لذت کہ جو اس نے کہا میں نے یہ جانا کہ گویا یہ''ہی'' میرے دل میں ہے!

لیکن فرض کیجے کہ کوئی تعصب اور عصبیت ہے کوئی ضد اور تکبر ہے کوئی حسد ہے تو فطرت کی اس آ واز کو دبایا جائے گا۔ یہود کے علماء نے حضور تُنَا اللّٰهِ کہا کہ اس آ واز کو دبایا جائے گا۔ یہود کے علماء نے حضور تُنا اللّٰهِ کہا کہ یہ اپنے اندر کے حسد کی وجہ سے یہ سب کی کہ رہے ہیں ور نہ یہ کہ ﴿ وَاوْدُو اَنَّهُ کُما یَعُو فُونُ اَبْنَا نَهُم ﴾ '' بیتو محمد ﴿ وَاقَالِ کِی اِن جَم اللّٰهُ اِن اَن کُورُ اِن اَنْنَا فَکُم اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ

#### **بابِ ششم** مشتمل بر

سورة الحديد كي آيات ٢٠ تا٢٧ عيات وُنيوى كے ناگز سرمراحل (در دیات وُنيوى اور حیات اُخروى كا تقابل حیات وُنيوى اور حیات اِخروى كا تقابل مسابقت الى الجيّة كى ترغیب چھپاتے ہیں اور جب ہماری آیات پڑھ کرسنائی جاتی ہیں تو اُن کی تکذیب کرتے ہیں' انہیں حجلاتے ہیں۔ ﴿ أُولِيْكَ اَصْحُبُ الْجَحِدِيْمِ ﴾ '' یہی تو جہنم والے ہیں''۔ یہ جہنم میں داخل ہو کرر ہیں گے۔

مضامین کے اعتبار سے ہم نے سورۃ الحدید کی آیات کوسات حصوں میں تقسیم کیا تھا۔ آیت ۱۹ پر اس کا چوتھا حصہ ختم ہور ہاہے۔ بیرصہ اپنے مضامین کے اعتبار سے بہت اہم ہے۔ میں نے اِس کی وضاحت کی مقدور کھر کوشش کی ہے۔ بعض مفسرین نے ان آیات میں بہت سے اشکال پیدا کر دیے ہیں کچنا نچرآ ی مختلف تفاسیر دیکھیں گے تو معلوم ہوگا کہ ہمارےمفسرین کس طرح مختلف بحثوں میں اُلجھ کررہ گئے ہیں۔ بیصرف دو چیزوں کی وجہہ سے ہوا ہے۔ ایک تو یہ کہ آیت ۱۸ اور ۱۹ کے درمیان جوربط ہے وہ لفظی طور پرموجود نہیں بِ البَدَا' الْقُور آن يُفَسِّرُ بَعْضَهُ بَعْضًا '' كِمصداق يبال سورة البلد سے استشهاد كرك ''ٹیم'' محذوف ماننا پڑتا ہے۔ دوسرے یہ کہ لفظ شہید کا ایک ہی تصور ذہنوں میں بیٹھا ہوا ہے اور وہ بیر کہ جو بھی اللہ کی راہ میں قتل ہو جائے وہ شہید ہے۔ حالا نکہ میں عرض کر چکا ہوں کہ پیلفظ قرآن میں اس معنی میں نہیں آتا۔ صرف ایک مقام سورۂ آل عمران کا ہے جہاں بیہ معنی مراد لیے جاسکتے ہیں۔ وہاں پر بھی دوسرامفہوم مراد ہوسکتا ہے' کیکن مقتول فی سبیل اللہ بھی مرادلیا جاسکتا ہے۔البتہ حدیث میں پیلفظ اس معنی میں آیا ہے۔لیکن ہمارے ہاں کچھ تصورات کا غلباس طرح کا ہوجاتا ہے کہ اصل حقیقت اس کے پیچھے مجوب ہوجاتی ہے اور اس کی طرف توجہ ہی نہیں ہوتی ۔

#### سورة الحديد كاپانچوال حصدان پانچ آيات پر شتمل ہے۔ پہلے ہم ان آيات مباركه كا ايك روال ترجمه كرتے ہيں:

'' خوب جان لوکہ بہد نیا کی زندگی اس کے سوا کچھنیں کہ ایک کھیل اور دل کی اورظاہری ٹیپ ٹاپ اور تمہارا آپس میں ایک دوسرے پر فخر جنانا اور مال واولاد میں ایک دوسرے سے بڑھ جانے کی کوشش کرنا ہے۔اس کی مثال الی ہے جیسے ایک بارش ہوگئ تو اس سے پیدا ہونے والی نباتات نے کاشت کاروں کوخوش کردیا۔ پھروہی کھیتی کی جاتی ہے اور تم دیکھتے ہو کہ وہ زرد ہوگئی چروہ مجس بن کررہ جاتی ہے۔اس کے برعکس آخرت وہ جگہ ہے جہاں سخت عذاب ہے اور الله کی مغفرت اور اس کی خوشنودی ہے۔ اور دنیا کی زندگی تو محض دھوکے کا سامان ہے۔ دوڑو اور ایک دوسرے سے آ گے بڑھنے کی کوشش کرواینے رب کی مغفرت اور اُس جنت کی طرف جس کی وسعت آسان وزمین جیسی ہے جو تیار رکھی گئی ہے ان لوگوں کے لیے جواللہ اوراللہ کے رسولوں پرایمان لائے۔ بیاللہ کا فضل ہے' جسے حیا ہتا ہے عطافر ما تا ہے' اور اللّٰہ بڑے فضل والا ہے۔ کوئی مصیبت الی نہیں ہے جوز مین میں یا تمہارے ایے نفس پر نازل ہوتی ہواور ہم نے اس کو پیدا کرنے سے پہلے ایک کتاب (یعنی نوشة تقدری) میں لکھ ندر کھا ہو۔ ایسا کرنا اللہ کے لیے بہت آسان کام ہے۔ (بیہ سب کھاس لیے ہے) تا کہ جو کچھ بھی تمہارے ہاتھ سے جاتارہاں یردل شکسته نه ہواور جو کچھاللہ تہمیں عطا فرمائے اس پر پھول نہ جاؤ۔اللہ ایسے لوگوں کو پسندنہیں کرتا جواینے آپ کو بڑی چیتے ہیں اور فخر جتاتے ہیں۔ جوخود بخل کرتے ہیں اور دوسروں کو بخل کرنے پراکساتے ہیں۔اور جوکوئی روگردانی کرتا ہے تو (وہ جان لے که) الله بے نیاز اور ستودہ

# دنیا کی زندگی س اعتبار ہے کھیل تماشاہے؟

اں جھے کی سب سے پہلی آیت بھی میرے نزدیک قرآن کریم کی عظیم ترین آیات

## اعوذ بالله من الشَّيطن الرَّجيم بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

﴿ اعْلَمُوا آنَّمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَّلَهُو ۗ وَّزيْنَةٌ وَّتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُوْلَادِطْ كَمَثَلِ غَيْثٍ آعُجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَثَّهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا طُ وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيْدٌ لا وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرضُوانٌ ﴿ وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴿ سَابِقُوا الى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَّبُّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ لا أُعِدَّتُ لِلَّذِيْنَ امْنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ طَ ذٰلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَّشَآءُ طُ وَاللهُ دُو الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ فَي مَآ اَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي اَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتْب مِّنْ قَبْلِ أَنْ نَسْبُراَهَا طَالَّ فَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ لِّكَيْلَا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفُرَحُوا بِمَا اللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَال فَخُوْر ﴿ الَّذِيْنَ يَبْخَلُونَ وَيَامُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخُولِ اللَّهِ مُن يَّتُولُّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ١

میں سے ہے۔ میرے مشاہدے کی حد تک اس آیت کی بھی اصل حقیقت تک بہت کم لوگوں کی رسائی ہوسکی ہے۔ اس لیے کہ یہاں پانچ الفاظ جس حسن ترتیب کے ساتھ آئے ہیں اس میں ایک بہت بڑی حکمت مضمر ہے جس کی طرف توجہ ہیں کی گئی ہے۔ یہ ضمون کہ دنیا کی زندگی محض کھیل تماشا ہے اور دھو کے کی ٹی ہے بیاس اعتبار سے ہے کہ اگر دنیا خود مطلوب ومقصود بن جائے اور آخرت سے غافل کر دے۔ چنانچہ آیت کے آخر میں فرمایا گیا ہے: ﴿وَمَ مَا الْحَدُووَ مَا الْحَدُووَ اللّهُ مَا كُووُودِ ﴿ اللّهُ مَا كُووُودِ ﴿ اللّهُ مَا كُووُودِ ﴾ ''دنیا کی زندگی دھو کے کے سامان کے سوا کھ بین 'کوئی شخص اگر خریب الوطنی کی کیفیت یعنی حالت مسافرت میں ہو اور اپنااصل گھر 'اصل وطن اور اصل منزل بھول جائے تو معلوم ہوا کہ وہ بہت ہی بدنصیب اور اپنااصل گھر 'اصل وطن اور اصل منزل بھول جائے تو معلوم ہوا کہ وہ بہت ہی بدنصیب اس کی اصل زندگی لیس پر دہ چلی جائے تو اس اعتبار سے دنیا کی زندگی سرا سر دھو کے کا سامان کے سامن کو سورة العنکبوت میں یوں بیان کیا گیا ہے:

﴿ وَمَا هٰذِهِ الْحَيٰوةُ الدُّنْيَا اِلَّا لَهُوَّ وَّلَعِبُ ۗ وَإِنَّ الدَّارَ الْاجِرَةَ لَهِى الْحَيَوَانُ اللَّارَ الْاجِرَةَ لَهِى الْحَيَوَانُ الْوُ كَانُوْا يَعْلَمُوْنَ ﴿ ﴾

'' بید دنیا کی زندگی تو تھیل کود اور تماشے کے سوا پھے نہیں' اصل زندگی تو آخرت کے گھر کی زندگی ہے' کاش کہ انہیں معلوم ہوتا۔''

تواگر حیات و نیوی انسان کوآخرت سے غافل کرد ہے واس سے بڑادھو کے کا سامان کوئی نہیں۔ اس معنی میں بہت سی جگہوں پر قرآن مجید میں یہ مضمون آیا ہے' بلکہ ''لَھو و کیع '' اور' کیع و کھو'' دونوں تر کیبوں کے ساتھ آیا ہے' لیکن جس شان سے بہال سورة الحدید میں آیا ہے اور پھر اس پر جواضا فہ ہے' میں پھر عرض کر رہا ہوں کہ یہ قلت بہال سورة الحدید میں آیا ہے اور پھر اس پر جواضا فہ ہے' میں پھر عرض کر رہا ہوں کہ یہ قلت تدبر ہی ہے کہ اس پر لوگوں نے غور ہی نہیں کیا کہ یہ الفاظ کس ربط کے ساتھ آرہ ہیں۔ فرمایا: ﴿ اِعْلَمُوْ اللَّهُ الْحَيُوةُ الدُّنِيَ لَعِبٌ وَلَهُو وَ زِيْنَةٌ وَ تَفَاخُو بَيْنَكُمْ وَ تَكُاثُو فِي الْاَمُوالِ وَ الْاَوْ لَادِ اللّٰ الْحَيْوةُ الدُّنِيَ لَعِبٌ وَلَهُو وَ زِيْنَةٌ وَ تَفَاخُو بَيْنَ اور بناو کہ یہ دنیا کی زندگی تو بس یہی پھے ہے کہ کھیل ہے' پھی لذت عاصل کرنا ہے' پھیز بنت اور بناؤ سنگھار زندگی تو بس یہی پھے ہے کہ کھیل ہے' پھی لذت عاصل کرنا ہے' پھیز بنت اور بناؤ سنگھار

ہے کچھ آپس میں ایک دوسرے پر فخر کرنا ہے اور کچھ مال اور اولاد کوزیادہ سے زیادہ حاصل کرنے میں ایک دوسرے پر بازی لے جانے کی کوشش ہے'۔ یہ پانچ الفاظ جو یہاں آئے ہیں ان کواسی ترتیب سے رکھ کریم ضمون بیان کیا جاسکتا ہے۔ لیکن ان کی جواصل عظمت ہے وہ اس حوالے سے ہے کہ بیاصل میں حیاتِ انسانی کے پانچ ادوار ہیں جو اِس ترتیب سے آئے ہیں۔ ہمارے اردویا عربی کے محاورے میں عام طور پر 'اہو ولعب' کا لفظ آتا ہے' لیکن یہاں پر 'نکوب و کھو'' کی ترکیب آئی ہے' تو یہ و یسے ہی نہیں ہے بلکہ بڑی حکمت کی حامل ہے!

# انسانی زندگی کے پانچ ادوار۔ آئینئة قرآنی میں

انسانی زندگی کے پانچ ادوار ہیں۔ پہلا دوروہ ہے جبکہ زندگی صرف کھیل سے عبارت ہے۔ بچپن اوراؤ کین میں کوئی فکر تشویش اورا ندیشہ ہیں اپنے کھانے پینے کی بھی فکر نہیں وہ والدین کے ذمہ ہے بھوک گئے گئی تو ماں کھلائے گئ پلائے گی۔ بچے کے لیے زندگی صرف کھیل ہے۔ اللا بیا کہ تکلیف ہوگی تو وہ رولے گا'کوئی احتیاج ہوگی تو مُنہ بسورے گا اور والدین کو اپنی طرف متوجہ کرے گا۔ باقی اس کو کسی اور شے کی کوئی فکر نہیں۔ یہ کھیل ابھی فالص معصومانہ کھیل ہوتا ہے اس میں کوئی تلڈ ذکا عضر نہیں ہوتا۔ بچے کی سوچ اور سارے فاص مرکز کھیل (لعب) ہی ہوتا ہے۔ چنانچہ فرمایا گیا ہے: ﴿ الْحَلَمُولُ النَّمَا الْحَیٰو قُولُ اللّٰہُ نِیْا لَعْبُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہ اللّٰہُ اللّٰہ الللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ الللّٰہ الللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ ال

اس کے بعد ایک ٹی ہے جسے ''teen ager stage ''کہا جاتا ہے۔ یہ انسانی زندگی کا نہایت خطرناک دور ہوتا ہے۔ اب یہاں کھیل صرف کھیل نہیں رہ جاتا'اس میں کچھ نہ کچھ تلڈ ذ (sensual gratification) شامل ہو جاتا ہے۔ اس عمر میں آ دمی بہت ہی غلط قسم کی آ وار گیوں میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ یہ دوسرا مرحلہ ''لَھُو'' ہے جو' لُو جب'' کے بعد ہے۔

۔ تیسری سٹیج ہے' زِینهٔ''یعنی بناؤسنگھار۔اٹھارہ سے بیس برس کے نوجوانوں اور خاص اور دولت سينت سينت كرر كھو!

یہاں قرآن مجید میں کثرت کی خواہش میں اولاد کا ذکر بھی موجود ہے۔ آج میڈیا کے گمراہ کن پروپیگنڈے کے زیراثر کثرتِ اولا دکو باعثِ عارسمجھا جانے لگاہے ٔ حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ کثر ت اولا دہمیشہ فخر کی علامت رہی ہے۔خاص طور پرجس کے جوان بیٹے ہوں اس کو یقیناً ایک تقویت حاصل ہوتی ہے۔ قبائلی زندگی میں تو دراصل انسان کی ذاتی عزت ووجاہت اسی بنیاد پرتھی۔ آج بھی دیہاتی زندگی میں پیغضرموجود ہے۔میرےایک کلاس فیلوڈاکٹرسلیم صاحب جوایک ڈاکے میں قتل کردیے گئے تھے مثال دیا کرتے تھے کہ باجوہ فیملی کے ایک شخص کے' جوفیصل آباد کے قریب کسی گاؤں کا رہنے والاتھا' گیارہ بیٹے تھے جوسب کے سب اعلیٰ تعلیم یافتہ ہو گئے ۔کوئی کہیں پرڈی سی لگ گیا' کوئی کسی اور اعلیٰ عہدے بر فائز ہو گیا' جبکہ گاؤں میں کوئی بھی اس کے پاس نہیں تھا۔ وہاں برتواس کا مقابلہ وہاں کےلوگوں کے ساتھ ہوتا تھااور وہاں اس کے پاس کوئی بھی بیٹانہیں تھا جواُس کا دست وباز وبنیآ اوراس کی طرف سے مدافعت کرتا ۔ تو وہ کہا کرتا تھا کہ کوئی میرے گیارہ پڑھے ہوئے لے لے اور مجھا ایک اُن پڑھ دے دے۔اس لیے کہ یہاں پرتوجس کے یاس لاکھی ہے اس کی عزت ہے گاؤں میں تو سراٹھا کروہی چل سکتا ہے جس کے جوان بیٹے اس کے ساتھ قدم سے قدم ملا کرچلیں اور میرے بیٹے تو پڑھ کھے کرسب کے سب چلے گئے کہذا میرے لیے عزت ووجاہت کی کوئی بنیا دموجودنہیں (۱) یہاں خاص طور پرنوٹ کر کیجیے کہ قر آن مجید خاص قبا کلی پس منظر میں نازل ہور ہاتھااوراس کے اوّ لین مخاطب وہی تھے جن کا سارا نظام قبائلی تھا۔ آج کی دنیا میں توضیط تولیداور فیملی پلاننگ کا معاملہ ہے کئین فطرت سے قریب تر جومعا شرہ ہوتا تھا' اوراب بھی جو ہوگا وہاں کثرت کی محبت میں مال کے ساتھ اولا دبھی لازمی طور پرشامل ہے۔ چنانچہ ہمارے دیہاتوں کے اندراب بھی''تڪافیوں في الْكُامُوَالِ وَالْكُولُادِ " دونوں ساتھ ساتھ ہیں۔ طور پرلڑ کیوں کے ذہن پر جو چیز سب سے زیادہ سوار ہوتی ہے وہ فیشن ہے۔ وہ چاہتے ہیں کہ لباس اور وضع قطع بالکل فیشن کے مطابق ہوں۔اگر تنگ موری والی پینٹ کا رواج ہے تو کوئی نو جوان چوڑی موری والی پینٹ پہننے کو ہرگز تیار نہیں ہوگا اور اس کے برعکس چوڑ ہے تسم کے پانچوں والی پتلون کا رواج ہے تو وہ دوسری قسم کی پتلون نہیں پہنے گا۔ گویا کہ ان کے سارے سوچ وفکر احساسات اور نفسیات کے اندر سب سے نمایاں شے یہی بناؤ سنگھار اور زینت ہوتی ہے۔

اس کے بعد چوتھا دور آتا ہے "تفاخو بیشکم" کا۔ یہ دور دراصل ۲۵ سال کی عمر سے لے کر ۳۵ یا ۴۰ سال کی عمر تک کا دور ہے۔ اس میں اصل شے تفاخر ہے کہ انسان فخر میں ایک دوسرے سے آئے نکل جانا چاہتا ہے۔ فخر مختلف چیزوں پر ہوتا ہے۔ فخر علم پر بھی ہوسکتا ہے۔ ایپ زید وعبادت گزاری پر بھی ہوسکتا ہے اور مال و دولت پر بھی ہوسکتا ہے۔ جیسے بیٹھانوں کے ہاں بیہ بات مشہور ہے کہ اگر مدمقابل کے گھر پر نئے ماڈل کی کار آگئ ہے تو پڑھان چاہا بی زمین گروی رکھے یا بچھاور کرے بہر حال اس ماڈل یا اس سے بہتر قسم کی کار جب تک اس کے دروازے پر نہیں آئے گی اسے چین نہیں آئے گا۔ اس طرح آپی نسل اور عصبیت پر بھی فخر ہوسکتا ہے۔ یعنی آپئی قبائلی برتری کا احساس ہور ہا ہے۔ یہ "تفاخو" بیٹ کی کے دروازے۔ یہ تنگا و گوٹر ہوسکتا ہے۔ یہ "تفاخو" بیٹ کی کار جب تک اس کے دروازے پر نہیں آئے گی اسے جین نہیں آئے گا۔ اس طرح آپی نسل اور عصبیت پر بھی فخر ہوسکتا ہے۔ یعنی آپئی قبائلی برتری کا احساس ہور ہا ہے۔ یہ "تفاخو" بیٹ بیٹ گھم "کا دور ہے۔

علی الا مورا برا کے بعد جب عمر ڈھلنی شروع ہوتی ہے تو 'دیکا اُو فی الا موال والا دور شروع ہوتی ہے تو 'دیکا اُو فی الا موال والا دور شروع ہوجا تا ہے۔ابانسان کو کثرت کی فکر ہوجاتی ہے کہ زیادہ سے زیادہ مال جمع ہوجائے 'بلکہ میں بیالفاظ استعال کیا کرتا ہوں کہ''تفاخ'' کے دور میں تو آدی مونچھ اونچی رکھتا ہے 'چا ہے کچھ بھی ہوجائے وہ مونچھ نیجی نہیں ہونے دیتا'لیکن''تکا ثر'' کا ثر'' کے دور میں آدمی سوچتا ہے کہ مونچھ چا ہے مونڈ بھی دی جائے لیکن پیسہ ملے۔اس کے پیش نظر اصل شے بیسہ اور دولت ہوتی ہے کہ یہ کسی طرح اس کے پاس آجائے 'چا ہے اسے بچھ کھی کرنا پڑے۔آدمی اس دور میں گویا بڑا حقیقت پہند (realistic) ہوجا تا ہے کہ اب بناؤ سنگھارا ور تفاخر جیسی چیزوں پر کیوں خواہ مخواہ اپنی دولت ضائع کی جائے۔ اس پیسے سنجالو سنگھارا ور تفاخر جیسی چیزوں پر کیوں خواہ مخواہ اپنی دولت ضائع کی جائے۔ اس پیسے سنجالو

<sup>(</sup>۱) پنجابی زبان کامشہور محاورہ ہے:''وریاں بانجھ نہ جوڑیاں تے پتراں بانجھ نہ مان!''لیعنی بھائیوں کے بغیر جوڑی (جھہ بندی) نہیں بنتی اور بیٹوں کے بغیر فخر کی کوئی بنیا نہیں۔(مرتب)

ورحقیقت ان پانچ الفاظ کے مابین جوربط ہے وہ بڑااہم اور حکمت پر بڑی ہے۔ اصل بات جو بتائی جارہی ہے وہ یہ ہے کہ بیزندگی تو لامحالہ ان ادوار میں سے ہوکر گزرے گ۔ بیپی بھی آئے گا، نو جوانی کا دور بھی آئے گا، جوانی اور بڑی قوت والی زندگی کا دور بھی آئے گا، جوانی اور بڑی قوت والی زندگی کا دور بھی آئے گا۔ کا بھی از کر ہے گا۔ ان مراحل گا۔ پھر ادھیڑ عمر کے مرحلے کو بھی انسان روک نہیں سکتا۔ بیتو گویا وقت کی رفتار ہے، جس کا روکنا ممکن نہیں میں سے کسی کو بھی انسان روک نہیں سکتا۔ بیتو گویا وقت کی رفتار ہے، جس کا روکنا ممکن نہیں ہے۔ البتہ اب آخرت سے اس کا تقابل کیا گیا ہے۔ فر مایا: ﴿ وَفِی الْلاِحِوَةِ عَذَابٌ شَدِیدٌ \* وَ مَغْوَرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرِ ضُوانٌ ﴿ ﴾ ''اور آخرت میں یا تو سخت عذاب ہے اور یا پھر اللّٰہ کی مغفرت اور خوشنودی ہے'۔ آخرت کی زندگی میں ابدی طور پر نوع انسانی کے دو جھے ہو جا کیں گئی گئی گئی گئی گئی اللّٰہ کی طرف سے رضوان اور مغفرت ہوگی یا شدید عذاب ہوگا۔ ﴿ وَ مَا اللّٰہ کی طرف سے رضوان اور مغفرت ہوگی یا شدید عذاب ہوگا۔ ﴿ وَ مَا اللّٰہ کی طرف سے رضوان اور مغفرت ہوگی یا شدید عذاب ہوگا۔ ﴿ وَ مَا اللّٰہ کی طرف سے رضوان اور مغفرت ہوگی یا شدید عذاب ہوگا۔ ﴿ وَ مَا اللّٰہ کی اللّٰہ کی طرف سے رضوان اور منفرت ہوگی یا شدید عذاب ہوگا۔ ﴿ وَ مَا اللّٰہ کی طرف بِ مِن اللّٰہ کی زندگی تو دھو کے کے سامان کے سوا کہے کے بھی نہیں' ۔ بید دنیا کی زندگی تو دھو کے کے سامان کے سوا مطلوب و مقصود ہمی بیٹھو۔ جیسے اقبال نے کہا ہے

کافر کی یہ پہچان کہ آفاق میں گم ہے مؤمن کی یہ پہچان کہ گم اس میں ہیں آفاق!

دُنیوی زندگی بھر پورطریقے سے گزار ٹی ہے لیکن ع ''بازار سے گزرا ہوں'خریدار نہیں ہوں!''کے مصداق اس کومطلوب ومقصود نہیں سمجھنا۔ ایک حدیث نبوگ ہے: ((کُنْ فِی اللّٰهُ فِیا کَاتَکَ غَرِیْبٌ اَوْ عَابِرٌ سَبِیلٍ))(ا) ''دنیا میں اس انداز سے رہو گویا کہ اجنبی اللّٰهُ فیا کَاتَکَ غَرِیْبٌ اَوْ عَابِرٌ سَبِیلٍ))(ا) ''دنیا میں اس انداز سے رہو گویا کہ اجنبی (غریب الوطن) ہویا راہ چلتے مسافر۔''یہ بات سامنے رہے کہ بیتمہارا گھر اور منزل نہیں ہے' یہاں تہمیں ہمیشنہیں رہنا'تم راہ چلتے مسافر ہو۔ ایک دفعہ حضورا کرم مَثَاثِینًا ہمنے تھے۔ کسی صحابی نے چٹائی پر لیٹے ہوئے تھے۔ کسی صحابی نے جرض کیا کہ حضور (مَثَاثِینًا)! آپ کے لیے آ رام دہ بستر کا انتظام نہ کر لیا جائے؟ تو

حضور مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْمُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى

ایک بات اور نوٹ کیجے کہ یہاں جو پانچویں چیز ''تکاثر فی الاموال والاولاد ''بیان کی گئی ہے'اس کی وضاحت یا جمیل سورۃ التکاثر میں بایں الفاظ ہورہی ہے: ﴿ اللّٰهُ کُمُ السّکا اُوْ کَتّٰی زُرْتُم الْمَقَابِرَ ﴿ ﴿ الْمَقَابِرَ ﴾ ''تہمیں کثرت کی محبت نے غفلت میں ڈالے رکھا یہاں تک کہتم قبروں تک جا پہنچ' ۔ یہایک عظیم حقیقت ہے کہ انسان کے پاس چا ہے دولت کے انبار ہوں اور اتنی دولت ہو کہ گئی نسلوں کے بارے میں اظمینان ہو کہ پاس چا ہے دولت کے ابار ہوں اور اتنی دولت ہو کہ گئی نسلوں کے بارے میں اظمینان ہو تھ وہ آ رام سے بیٹھ کراسے کھاسکتی ہیں' لیکن پھر بھی دولت کی بہتات کی طلب ختم نہیں ہوتی ۔ صاف نظر آ رہا ہوتا ہے کہ ایک شخص قبر میں پاؤں لٹکائے بیٹھا ہے' لیکن دولت کی حرص ختم نہیں ہوتی ۔ تکاثر سے موسوم کیا گیا ہے۔

## نباتاتی سائکل اوراس کی حیاتِ انسانی ہے مماثلت

حیاتِ انسانی کے متذکرہ بالا پانچ ادوار کے بعدا یک بڑی پیاری ممثیل آ رہی ہے۔
فرمایا: ﴿ کُمثُلِ غَیْثٍ اَعْجَبَ الْکُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ یَهِیْجُ فَتَرْیهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ یکُونُ وُ
حُطامًا ﴿ ''اس کی مثال ایس ہے جیسے ایک بارش ہوئی تواس سے پیدا ہونے والی نباتات
کود کی کرکاشت کا رخوش ہوگئے گھروہی کیتی پی جاتی ہے اورتم دیکھتے ہوکہ وہ زر دہوگئ پھر
وہ کھس بن کررہ جاتی ہے' ۔ جس طرح انسانی زندگی کا سائیکل ہے کہ بچپن ہے' پھر نوجوانی
ہے' پھر پوری طاقت اور شدت کو پہنچنا ہے' اس کے بعداد چیڑعراور پھر بڑھا یا ہے' اس طرح

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى كتاب الرقاق باب قول النبي عَلَيْ : كُن فِي الدُّنيا ..... وسنن الترمذي كتاب الزهد باب ما جاء في قصر الامل.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي كتاب الزهد باب ما جاء في اخذ المال بحقه وسنن ابن ماجه كتاب الزهد باب مثل الدنيا ـ

ایک نباتاتی سائیل چل رہا ہے۔ ﴿ کُمْنُلِ غَیْثِ ﴾ ''جیسے مثال ہے بارش کی'۔ ﴿ اَنْحُجَبُ الْکُفّارَ نَبَاتُهُ ﴾ ''کاشت کاروں کواس کی نباتات بھلی لگیں''۔''کفر''کے لغوی معنی ہیں دبادین' چھپادینا اور مفسرین کا تقریباً اجماع ہے کہ یہاں'' کفار' سے مرادوہ اصطلاحی کا فرنہیں ہیں جواللہ یااس کے رسول یا آخرت یا قرآن کا انکار کریں' بلکہ یہاں کفار سے مراد کاشت کار ہیں۔ اس لیے کہ کاشت کار بھی زمین میں نیج کو دباتا ہے کہ پھر وہاں سے بھتی ابھرے گی اور اہلہائے گی۔سورۃ الفتح کے اخیر میں کاشت کار کے لیے درورۃ الفتح کے اخیر میں کاشت کار کے لیے ''ڈور"اع'' کا لفظ آیا ہے ﴿ یُعْجِبُ الزُّدّاعُ ﴾ جب بارش ہوتی ہے تو کھی این سوئی نکالتی ہوجا تا ہے۔

﴿ ثُمَّ يَهِيْجُ ﴾ " پھروه کیتی اپنی پوری قوت پرآتی ہے '۔ ها ج' يهيْجُ کسی چيز کے بحر كن برا هيخة مون اورجوش مارنے كے ليه آتا ہے۔ چنانچ كہا جاتا ہے" ها بج الدَّمُ" (خون نے جوش مارا) اور "هَا جَ الْفَحُولُ" (نراونٹ جوش میں آیا بچر گیا)۔اس سے باب تفعیل میں هَیّج ، یُهیّج، تَهییْجًا آتا ہے، جس کا مطلب ہے کسی شے کو جوش دلا نا۔اور'' پیجان'' کا لفظ تو اردو میں بھی مستعمل ہے۔ تو فر مایا جار ہاہے کہ بارش ہوئی تھی تو اب ہے آب و گیاہ مٹی میں سبزہ نمودار ہو گیا ہے۔ پھروہ فصل لہلہاتی ہے ، پوری قوت کو آتی ہے جوش مارتی ہے۔آ گے فر مایا: ﴿ فَتَرَاثُهُ مُصْفَرًّا ﴾ ' پھرتم دیکھتے ہوکہ وہ زرد پڑگئ'۔ کچھ عرصے کے بعداب وہ فصل یا گھاس زردیٹ جائے گی ۔بالفرض گیہوں کی فصل ہے تو شروع میں تو بڑا ہریالی کا منظر نظر آتا ہے' لیکن جب فصل یکنے پر آتی ہے تو وہ زرد پڑ جاتی ہے۔ ﴿ ثُمَّ يَكُونُ وُ صُلَامًا ﴾'' پھروہ تھس بن كررہ جاتى ہے''۔اباگرفصل ہوتب بھی وہ کٹنے کے بعد بھس بن جاتی ہے اور اگر چراگاہ ہوتب بھی اس کا یہی حال ہوتا ہے۔ چرا گاہیں بھی بڑے بڑے رقبوں پر مشتمل ہوتی ہیں۔ پورے وسطی ایشیا کے جو ہموارعلاقے ہیں ان کے بڑے بڑے رقبے جرا گا ہوں پرمشتمل ہیں۔ پیرطح مرتفع کی ڈھلوا نیں ہوتی ہیں جن پرسب سے زیادہ تو ی لوگ پیدا ہوتے ہیں ۔منگولز بھی سطح مرتفع کے رہنے والے تھے۔ اسی طرح ہندوستان کے اندر جومر ہٹے یائے جاتے ہیں وہ بھی سطح مرتفع دکن کے لوگ ہیں۔

ان کے ہاں یہی ہوتا تھا کہ بارش کے بعد سبزہ اُگ آتا تواب ان کے جانور وہاں چرتے پھررہے ہوتے ۔ یہی قبائل تھے کہ جب پھررہے ہوتے ۔ یہی قبائل تھے کہ جب گھوڑوں پر سوار ہوکر نگلتے تھے تو پھر دنیا میں کوئی ان کا مقابلہ نہیں کر سکتا تھا' وہ اٹیلا ہویا چنگیز ہو۔ چنگیز کہاں سے چل کر کہاں پہنچا ہے! یہ تمام تاریخی حقائق آپج جی ویلز نے بڑی خوبصورتی سے بیان کیے ہیں۔

بہرحال یہاں پریدد کھئے کہاس کے بعد وہ سنرہ بھی کچھ عرصہ کے بعد دھوپ کی وجہ ہے جل جائے گا' زرد ہوجائے گا' پھر وہ بھر بھرا سا ہو کریاؤں تلے روندا جائے گا اور پچھ عرصہ کے بعدمٹی ہوکرمٹی میں مل جائے گا'اس کا کوئی وجود ہی نہیں ہوگا۔ گویاوہ سبزہ ہریالی اورتر وتاز گی ختم ہوئی' اورمعلوم ہوا کہ وہی سبزہ اب خاک بن کراڑ رہا ہے۔اب وہاں پھر وہی ویرانی ہےاورریگزار کاایک منظر ہے۔ چونکہ قرآن مجید کےاوّ لین مخاطبین عرب تھے لهذا يه عرب كا يورا كا يورا پس منظر واضح هو گيالة جيسے اس دنيا ميں چندمهينوں كا نباتاتي سائکل ہے کہ با قاعدہ نیج ڈالا نصل تیار ہوئی'اب کٹنے کے بعداُس کے تنکے ہوا میں اڑتے پھررہے ہیں' بعینہانسانی زندگی کا ایک سائیکل ہے۔جس گھر میں بھی کوئی نئی ولادت ہوتی ہے کیے بیدا ہوتا ہے تو خوثی کے شادیانے بجائے جاتے ہیں۔ پھروہ بچے بڑا ہوتا ہے پھراس میں طافت آتی ہے وہ جوانی کو پنچتاہے اب اس کی امنگیں ہیں اس کے ولولے ہیں۔اس میں تفاخر پیدا ہوتا ہے۔ پھراس کی ایک ڈھلوان آتی ہے۔اب چیرے بربھی زردی آتی ہے' چرے پرچھریاں پڑرہی ہیں بال اب سیاہ نہیں رہے بلکہ سفید ہورہے ہیں۔ آخر کاربڑھایا آتاہے پھرموت آتی ہے اوروہ قبر میں اتار دیاجاتا ہے اور پھر عرصہ کے بعد مٹی ہوکر مٹی میں مل جا تاہے۔

نباتانی سائکل (Botanical Cycle) اور انسانی زندگی کا سائکل (Human نباتانی سائکل) اور انسانی زندگی کا سائکل (Botanical Cycle) دونوں میں بڑی گہری مناسبت ہے اور اس آیت کریمہ کا جواصل معنوی حسن ہے وہ اسی میں مضمر ہے۔ بیانسانی زندگی کے مختلف مراحل ہیں جن سے ہرکسی کوگزرنا ہے۔ یہ ہرایک کے ساتھ ہونا ہے بادشاہ کے ساتھ بھی مونا ہے اور فقیر کے ساتھ بھی محلوں

میں رہنے والوں کے ساتھ بھی ہونا ہے اور جھونپر ایوں والوں کے ساتھ بھی ۔فقیروں اور گدا گروں کی زندگی بھی بالآ خرختم ہوگی' وہ بھی مٹی میں مل کرمٹی ہوں گے اور بادشا ہوں اور محلات میں رہنے والوں کی زندگی بھی ختم ہوگی اور پیجی مٹی میں مل کرمٹی ہوجا ئیں گے۔ لكِن آ كَفر مايا جار ما ي : ﴿ وَفِي الْاحِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ " وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرضُواًن الله عنه الله عنه وروناك عذاب ہے اور (یا پھر) الله كى رحمت اور رضامندی ہے'۔ آخرت میں دوام اور مستقل زندگی ہے۔ وہاں یا تو عذاب ہے بہت سخت اوریا پھردوسری شکل ہے کہ اللہ کی طرف سے مغفرت اور رضا ہے۔ ﴿ وَمَا الْحَيٰوةُ اللَّهُ نَيا اِللَّا مَنَا عُو الْغُورُونِ ﴾ ''اوردنیا کی زندگی سوائے دھوکے کے سامان کے پیچنہیں ہے''۔ البته بيحقيقت بھي آپ كے سامنے رہے كه دنيان اعتبار سے تو دھو كے كاسامان ہے اگريہ آپ کوآ خرت سے غافل کردے کیکن اگر خوش قشمتی سے آخرت آپ کی منزل ومقصود کے طور پر متحضر رہے تو دنیا کا ایک ایک لحہ قیمتی ہے' اس لیے کہ اس سے آخرت بنانی ہے۔ حضور مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدْ رَعَةُ الْآخِرَةِ) " دنيا آخرت كي هيتي ہے " يهال بوؤ گے تو وہاں کا ٹو گے۔ یہاں اگر بویا ہی کیج نہیں تو وہاں کا ٹو گے کیا!فصل کہاں سے ملے گی؟ اس اعتبار سے زندگی بہت فیتی شے ہے۔ یہ liability نہیں ہے بہت بڑاا ثاثہ ہے کیکن اس حوالے سے کہ اگر آخرت سامنے رہے اور مقصود ومطلوب وہی ہو۔ اور اگراس دنیانے انسان کوغافل کر دیا'اینے اندرگم کرلیا تو پھریہ دھوکے کی ٹی کے سوا کچھنہیں۔مؤمنوں کا معاملہ یہ ہے کہ وہ رہتے تو اس وُ نیامیں ہیں کیکن و نیا کے باسی نہیں ہیں و نیا کے طالب نہیں ہیں' دنیاان کے علم کامبلغ نہیں ہے۔وہ جانتے ہیں کہ ہماری منزل تو آخرت ہے'ہم وہاں جا رہے ہیں۔ بیتوایک عارضی سفر ہے عارضی قیام گاہ ہے۔اگرید کیفیت ہے تو دنیا کی زندگی کا ایک ایک لمحہ بہت فیمتی ہے'اس ہےا گرفیح استفادہ کیاجائے تواسے''امز''بنایاجا سکتا ہے۔

مسابقت الى الجنّة كى دعوت

اب اكرية حقيقت واضح موكَّىٰ تو فرمايا: ﴿ سَابِقُوْا اللَّي مَغْفِورَةٍ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ

عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ ﴿ " اللَّهِ دوسر ٢٠ قَ مَرْضَ كَا كُوشْشُ كُرو ا پنے رب کی مغفرت اوراس کی جنت کی طرف جس کی وسعت آسان اور زمین جیسی ہے'۔ ''سَابِقُوْا''باب مفاعلہ سے ہے جس کا مطلب ہے ایک دوسرے سے آگے نکلنے کی کوشش كرنا ـ بيلفظ اس اعتبار سے بہت اہم ہے كہتم دنيا كے طالب بن جاتے ہوتو دنيا ميں ايك دوسرے سے آ کے نکلنے کی کوشش کرتے ہو۔ ﴿ تَفَاحُو ۗ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُوالِ وَالْآوُولَادِ اللهِ وَالانقشه موتا ہے۔اب اگر آخرت منزل مقصود بن گئی تواس کے لیے بھی دوڑ لگاؤ۔اس کے لیے بھی ایک دوسرے ہے آ گے نکلو۔ پینہ ہوکہ دنیا کے لیے تو تمہارے اندر جوش وخروش اور حرکت ہے' مگر آخرت کہنے کی حد تک تو مطلوب ومقصود ہے' لیکن اس کی طرف سے بڑی قناعت ہے'اس کے لیے کوئی بھاگ دوڑ اور ایک دوسرے سے آگے نکلنے کی کوشش نہیں ہے۔مسابقت کا جذبہ فطرت انسانی کے اندر موجود ہے۔ ایڈلرنے کہاہے کہ ایک دوسرے برغالب آنے کی خواہش (The urge to dominate) ایک فطری جذبہ ہے۔انسان کے اندرمسابقت کا جذبہ موجود ہے۔اب ضرورت صرف اس بات کی ہے کہ آپ اس کے میدانِ کارکو بدل دیجیے۔مسابقت مال ودولت میں نہ کیجیے بلکہ خیرات میں کیجیے۔سورة البقرة میں بھی پیمضمون آیا ہے: ﴿ وَلِكُلِّ وَ جُهَةٌ هُوَ مُولِّلِيْهَا فَاسْتَبَقُوا الْنَحَيْرَاتِ ﴾ '' ہرایک شخص کا کوئی نہ کوئی ہدف مقرر ہے بجس کی طرف وہ پیش قدمی کررہا ہے تو (اےمسلمانو!) تم نیکیوں کے لیے مسابقت کرو! "تمہاری مسابقت اوراستباق کا مرکز خیرات وحسنات نیکیاں بھلائیاں اور انصاف ہوتم جہاد فی سبیل الله میں آ گے سے آ گے بڑھ کر سرفروثی کرو'ایک دوسرے ہے آ گے نگلنے کی کوشش کرو۔ تو دین کے معاملے میں پیمسابقت ناپیندیدہ شے ہیں ہے بلکہ قابل تعریف ہے۔

اس مسابقت کی مثالیں ہمیں صحابہ کرام کی میں ملتی ہیں۔حضرت عمر کے ہیں اس مسابقت کی مثالیں ہمیں صحابہ کرام کی میں ملتی ہیں۔حضرت عمر کا گراوقت آگیا کہ غزوہ تبوک کے موقع پر جب حضور مُنگا گیا گئے فرمایا کہ دین کے لیے بڑا کڑاوقت آگیا ہے اب جو کچھ بھی لا سکتے ہولا و ' پیسے اور مال کی اشد ضرورت ہے اس لیے کہ اسلح فراہم کرنا ہے ' سواریوں اور زادِ راہ کا بندوبست کرنا ہے ' تو اتفاقا اُس وقت میرے پاس بہت دولت ہے ' سواریوں اور زادِ راہ کا بندوبست کرنا ہے ' تو اتفاقا اُس وقت میرے پاس بہت دولت

تھی۔ [''اتفا قاً'' کا لفظ میں اس لیے استعال کررہا ہوں کہ مہاجرین سب کے سب تاجر تھے اور تاجر کے پاس بھی کھار ہی نقدرقم موجود ہوتی ہے ٔ ورنہ تو سارا مال تجارت میں ہی invest رہتا ہے۔] حضرت عمر رہے فرماتے ہیں کہ میں نے سوچا کہ اس موقع پر تو میں حضرت ابو بکر ﷺ بازی لے ہی جاؤں گا۔ میں نے اپنے سارے اثاثے کے دو حصے کیے اور ایک حصہ لا کرحضور مُنافینی کے قدموں میں حاضر کر دیا۔لیکن حضرت ابو بکر ﷺ جو کچھ لائے تو حضور مُنَالِيَّةُ إِنْ بِي حِيما كه گھر والوں كے ليے كيا حجمور اسے؟ عرض كيا كچھنبيں حجمور ا 'جو کھھا لے آیا ہوں ع ''صدیق کے لیے ہے خدا کا رسول بس!' تو حضرت عمر ا فرماتے ہیں اُس روز میں نے جان لیا کہ ابوبکر صدیق ﷺ سے آ گے بڑھناممکن نہیں ہے۔نوٹ کر لیجے یہاں پر کمیت (Quantity) کا اعتبار نہیں ہے۔حضرت ابو بکر صدیق کے اپنے گھر کاکل کاگل مال لے آئے اور حضرت عمر کھا پنے سارے مال کا نصف لے آئے۔ یہاں یفصیل زیر بحث نہیں کہ کمیت کے اعتبار سے حضرت ابو برصدیق رہے کا مال کتنا تھااور حضرت عمر ﷺ کا مال کتنا تھا۔لیکن کیفیت کے اعتبار سے حضرت صدیق اکبر ؓ حضرت عمرٌ ہے آ گے بڑھ گئے اس لیے کہ نصف تو بہر حال نصف ہوتا ہے وہ کُل کے برابر تو ہر گزنہیں ہوسکتا۔ بہر حال اس تفصیل کے بیان کرنے کا مقصد یہ ہے کہ صحابہ کرام اللہ میں بھی مسابقت کا جذبہ تھا جو اِس واقعہ سے ظاہر ہور ہاہے 'لیکن وہ مسابقت فی الخیرات تھی۔ لہذانیکیوں میں ایک دوسرے سے آگے نکلنے کی کوشش کرنی جا ہے۔

اس ضمن میں نہایت سنہرااصول ہے ہے کہ: ''دنیا کے معالمے میں اس کودیکھا کروجوتم سے پیچھے ہو اور دین کے معالمے میں اس پر نگاہ رکھو جوتم سے آگے ہو'۔ اس لیے کہ دین میں اس پر نگاہ رکھو جوتم سے آگے ہو'۔ اس لیے کہ دین میں اپنے سے آگے والے کودیکھنے سے دل میں عمل کرنے اور آگے بڑھنے کا جذبہ ابھرے گا کہ بیآ دمی اگر اتنا کچھ کر رہا ہے تو میں بھی کرسکتا ہوں' وہ بھی تو میری طرح کا انسان ہے۔ اور جو دین میں خود سے پیچھے ہے اس کو دیکھنے سے آدمی سمجھتا ہے کہ میں جو پچھ کر رہا ہوں بہت ہے' اس لیے کہ اس نے تو یہ بھی نہیں کیا' تو اس سے دین میں ترقی رک جائے گی۔ اس کے برعکس دنیا داری میں آگے والے کودیکھنے سے جذبہ اُ بھرے گا کہ آپ دنیا کمانے کیلئے

مزید محنت کریں اور پیچھے والے کو دیکھنے سے قناعت پیدا ہوگی کہ آخر اس کا بھی تو ان آسائشات کے بغیر گزارا ہور ہاہے آخروہ بھی تو اسی دنیا میں رہ رہاہے تو اتی محنت کر کے میہ سب کچھ حاصل کرنے کی کیا ضرورت ہے۔ تو دنیا کے لیے قناعت چاہئے۔ جبیسا کہ مرز ا عبدالقادر بیدل کا بڑا پیاراشعرہے

# حرص قانع نیست بید آل ورنه درکار حیات آنچه ما درکار نیست!

لینی اے بیدآ! بیتومحض ہماری حرص ہے کہ ہمارے پاس بیجی ہواور وہ بھی ہوئیہ بھی مواور وہ بھی ہوئیہ بھی ضروری ہے اور دہ بھی ضروری ہے ور نہ واقعہ بیہ ہے کہ ہم جن چیزوں کو زندگی گزار نے کے لیے لازمی سجھتے ہیں ان میں اکثریت ایسی چیزوں کی ہے کہ جو حقیقت میں درکار نہیں ہوتیں۔ تو دنیا میں اس کو دیکھو جو تم سے ہیچے ہے تا کہ جو بھی تمہیں حاصل ہے اس پر قناعت بیدا ہواور اللہ کے شکر کا جذبہ اجر ہے۔ اور دین میں اس کو دیکھو جو تم سے آگے ہے تا کہ جو بھی تمہیں حاصل ہے اس پر قناعت بیدا ہواور اللہ کے شکر کا جذبہ بیدا ہو۔ (ا) تو یہاں فر مایا جارہا ہے ''اس جنت کے حصول کے لیے دوڑ لگاؤ جس کا بھیلاؤ' جس کی پہنائی آ سان اور زمین جتنی ہے' ۔ یہی مضمون سورہ آلی مَغْہِ فِرَقِ قِبِ قِبْنُ مَعْمُون سورہ آلی مَغْہِ فِرَقِ قِبِ قِبْنُ وَسَادِ عُوْدًا اللّٰ مَعْہُ فِرَقِ قِبِ نَبْ کُی مُعْمُون سورہ آلی مَعْہُ فِرَقِ قِبْنُ وَاللّٰہُ مِنْ اَلٰہِ مَعْہُ فِرَقَ قِبْنَ وَ الْاَدُنْ فَی اَلٰہِ اللّٰہُ مِنْ اَلٰہِ مِنْ اِلٰہِ مَعْہُ فِرَقَ قِبْنُ وَ مَنْ اِللّٰہُ مِنْ اَلٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِلْہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِلْہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہِ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ ال

ان دونوں آیات میں لفظ''عرض'' آیا ہے'اسے اچھی طرح سمجھ لیجیے۔ اردوزبان میں ہم عرض' طول کے مقابلے میں استعال کرتے ہیں اور عرض کم ہوتا ہے اور طول زیادہ ہوتا ہے۔ لیکن عربی زبان میں''عرض'' کسی شے کی مجرد وسعت کوظا ہر کرنے کے لیے استعال

<sup>(</sup>۱) ال من ميں بير عديث نبوئ جمى بہت پيارى اور سبق آ موز ہے كہ: "إذَا نظر اَحَدُكُمْ إِلَى مَنْ فَوْ اَسْفَلَ مِنْهُ ثُو اَشْفَلَ مِنْهُ" (مَّ فَقَ عليه) لِينَ 'جبتم فُضِّلَ عَكَيْهِ فِي الْمَالِ وَالْبَحْلُقِ فَلْيَنْظُو إِلَى مَنْ هُو اَسْفَلَ مِنْهُ" (مَّ فَقَ عليه) لِينَ 'جبتم ميں تعليم كافرا ليك خُف پر پڑے جس پر الله كافضل مال اور جسم ميں تم سے زيادہ ہوا ہے تو اسے عليہ ہوں ہے كما ليك خُف كو جو (ان چيزوں ميں) اس سے نيچے ہوں۔

ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں ایک مقام پر الفاظ آئے ہیں: ﴿ ذُوْ دُعَاءٍ عَدِیْضٍ ﴾ ' کہی کمی دعا ئیں کرنے والا'۔ (حم السجدة: ۵۱) یعنی جب انسان کوکوئی تکلیف آتی ہے تو بڑی کمی چوڑی دعا ئیں مانگنا شروع کر دیتا ہے اور جب ہماری طرف سے نعمت مل جاتی ہے تو ہمیں بھول جاتا ہے' اسے یہ یا دہی نہیں رہتا کہ بھی وہ اپنے پروردگارکو پکارتا بھی تھا' بھی اس سے دعا ئیں بھی کرتا تھا۔ تو آ دمی جب احتیاج میں ہوتا ہے تو اللہ کو پکارتا ہے۔ تو یہاں عرض سے پھیلاؤ مراد ہے کہ تم جنت کا تصور کر ہی نہیں سکتے۔

قرآن مجیدسائنس اور فلنفی کی اصطلاحات استعال نہیں کرتا' بلکہ عام انسانی ذہن کی سطح کے برابرآ کر بات کرتا ہے۔ چنا نچے یہاں قرآن نے کا ئنات کی وسعت کے لیے بھی آسان اور زمین کے الفاظ استعال کیے ہیں' اس لیے کہ کا ئنات کے بارے میں ہمارا کل تصور یہی ہے۔ یہاں مراد ہیہ کہ جنت کتی بڑی ہوگی تم اس کا تصور نہیں کر سکتے' تمہارا تو اپنا ذہن بھی بہت مخضر ہے۔ آج کے ترقی یا فتہ اور سائنسی دور کے انسان کو بھی ابھی پچھ پتا نہیں کہ بیکا ئنات کتی طویل وعریض ہے' کہاں سے شروع ہور ہی ہے اور کہاں ختم ہور ہی ہے۔ ٹیلی سکوپ جتنی بڑی ہوتی جارہی ہے کا ئنات بھی اتنی ہی مزید پھیلتی نظر آرہی ہے۔ بہر حال کسی ٹیلی سکوپ نے آج تی نہیں بتایا کہ اس جگہ برکا ئنات ختم ہوتی ہے اور وہاں بہر حال کسی ٹیلی سکوپ نے آج اس اعتبار سے قرآن مجید وہ الفاظ استعال کرتا ہے جسے کہ ہماری رسائی ہوگئی ہے۔ تو اس اعتبار سے قرآن مجید وہ الفاظ استعال کرتا ہے جسے عرب کا عام بدو بھی سمجھ لے ۔ چنا نچہ فرمایا: ﴿عُوصُ ہَا کُعُوصُ السَّماءِ وَالْاَدُ ضِی کہاں بین بین کی اور وسعت تم کیا سمجھو گے؟ بس یوں سمجھو آسانوں اور میں جنوں میں جنوں اور میں جنوں کی پہنائی اور وسعت تم کیا سمجھو گے؟ بس یوں سمجھو آسانوں اور میں جنوں درمین جنوں سے تو میں جنوں کی پہنائی اور وسعت تم کیا سمجھو گے؟ بس یوں سمجھو آسانوں اور میں جنوں درمین جنوں۔

#### دخولِ جنت کے لیے کیساایمان در کارہے؟

آ گے فرمایا: ﴿ اُعِدَّتُ لِلَّذِیْنَ اَمَنُوْ ا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴿ ﴿ ' بِهِ تِيارِی کُی ہے ان لوگوں کے لیے جوالیمان لائے اللہ پر اوران کے رسولوں پڑ '۔ اَعَدَّ (باب افعال) کسی شے کو اہتمام کے ساتھ تیار کرنے کو کہا جاتا ہے۔ لیعنی بیہ جنت فراہم کی گئ ہے تیار کی گئ ہے سنواری گئ ہے نیورے طریقے سے اس کو بنایا گیا ہے ان لوگوں کے لیے جوالیمان لائے اللہ

پراوراس کے رسولوں پر ۔اب یہاں نوٹ کر لیجے کہ سورۃ الحدیدی اس آیت میں بھی اور انیسویں آیت میں بھی ایمان باللہ اور ایمان بالرسالت کے آگے کسی شے کا اضافہ نہیں کیا گیا۔انیسویں آیت میں سلوک قرآنی اپنے نقط کو جوج کو پہنچا ہے۔فرمایا:﴿ وَاللَّٰدِینَ اللّٰهِ وَرُسُلِم اُولِیْكَ هُمُ الصِّدِیْفُونَ ﴾ ''اور جولوگ ایمان لائے اللہ اور اس المتنوا باللّٰهِ وَرُسُلِم اُولِیْكَ هُمُ الصِّدِیْفُونَ ﴾ ''اور جولوگ ایمان لائے اللہ اور اس کے رسولوں پروہی صدیقین ہیں'۔اس میں نہ تو انفاق کا تذکرہ ہے نہ قال کا اور نہی اعمالِ صالحہ کا ۔لیکن مرادیہ ہے کہ جب واقعنا حقیق معنی میں ایمان موجود ہوں گے۔ یہ گویا کہ ازخود وہاں پر مندر تی ہیں' ایمالِ صالح بھی ہوں گئ نماز'روزہ 'ج کے ساتھ انفاق بھی ہوگا' جہاد بھی ہوگا' قال بھی ہوگا' اعمالِ صالح بھی ہوں گئماز' روزہ 'ج کے ساتھ انفاق بھی ہوگا' جہاد بھی ہوگا' قال بھی ہوگا' اعمالِ صالح بھی ہوں گئماز' روزہ 'ج کے ساتھ انفاق بھی ہوں گے۔لہذا یہاں پر پینیس بھی لینا چاہیے کہ مجردا یمان کی بات ہو اورز کو ق یہ سب بچھ ہوں گے۔لہذا یہاں پر پینیس بچھ لینا چاہیے کہ مجردا یمان کی بات ہو رہی ہے۔تو یہاں مرادیہ ہے کہ یہ جنت تیار کی گئی ہے' اس کو آراستہ و پیراستہ کیا گیا ہے ان لوگوں کے لیے جواللہ اوراس کے رسولوں پر حقیقنا ایمان رکھنے والے ہوں گے۔

# محض اعمال کی بنیاد پر جنت میں داخله ممکن نہیں

آگارشاد ہے: ﴿ فَلِكَ فَصْلُ اللّٰهِ يُوْتِيهِ مَنْ يَّشَاءُ ۗ ﴾ ' بالله تعالى كافضل ہے جس كو چاہے گادے گا'۔ ' فضل' سے مراد ہے الله كى طرف سے بغیر استحقاق كے دى جانے والى شے۔ اس كے بالمقابل اجرت اور اجر كے الفاظ عام استعال ہوتے ہیں جو باہم مترادفات ہیں اور ان كا مطلب ہے بدلہ جو كسى محنت اور مزدورى كا نتیجہ ہوتا ہے۔ ليكن قرآن مجید میں جہاں بھى جنت كا تذكرہ آیا ہے وہاں ' فضل' كا لفظ استعال ہواہے۔ گویا قرآن مجید كا تصور يہى ہے كہ انسان مجرد اپنے عمل كے ذریعے سے جنت كا مستحق نہیں بن سكتا 'جب تك كہ فضل خداوندى اس كى دشگيرى نہ كرے۔ اس بارے میں مستحق نہیں بن سكتا 'جب تك كہ فضل خداوندى اس كى دشگيرى نہ كرے۔ اس بارے میں

ایک بڑی پیاری حدیث ہے:

عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رُضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللّٰهِ عَلَيْكَ اللّٰهِ عَلَيْكَ : ((لَنْ يَتُلْكِ : (لَلْهِ عَلَيْكُ : (لَلْهِ عَلَيْكُ النَّهِ؟ يَتُذْخِلَ آخَدًا مِّنْكُمْ عَمَلُهُ الْجَنَّةَ)) قَالُوْا : وَلَا آنْتَ يَا رَسُوْلَ اللّٰهِ؟

الله مجھانے فضل اور رحمت سے ڈھانپ لے گا توجت میں میر اداخلہ ہوگا۔ یہ ایک اضافی بات ہے جوحضور مَنَّ اللّٰیَّا نے اپنے بارے میں بھی فرمادی کین دراصل بات یہ مجھانی مقصود ہے کہ بھی بھی جنت کوا پنااستحقاق نہ بجھے اپنی امکانی حد تک کام کر کے پھر بھی فضل خداوندی کا بی سہارالیجے قرآن مجید میں اہل جنت کا ترانہ قل ہوا ہے جب وہ جنت میں داخل ہوں گئی سہارالیجے قرآن مجید میں اہل جنت کا ترانہ قل ہوا ہے جب وہ جنت میں داخل ہوں گئو کہیں گے: ﴿ اَلْحَمْدُ لِللّٰهِ اللّٰذِی هَدُونا لِهٰذَا وَمَا کُنّا لِنَهُ تَدِی لَوْ لَا اَنْ هَدُونا لِهٰذَا وَمَا کُنّا لِنَهُ تَدِی لَوْ لَا اَنْ هَدُونا لِللّٰهُ ﴾ (الاعراف: ۲۳)'' اُس اللّٰہ کا شکر ہے جس نے ہمیں یہاں تک پہنچا دیا ہے اور ہم یہاں نہ بہنچ یا تے اگر اللہ ہی ہمیں نہ بہنچا تا'' ۔ تو لفظ' فضل الْعَظِیْم ﴿ ﴾ '' اللّٰہ بہت بڑ فضل الْعُظِیْم ﴾ '' اللّٰہ بہت بڑ فضل کا مالک ہے''۔

# ہرمصیبت اللّٰد کی جانب سے ہے

اب اگلی آیات میں جومضمون آرہا ہے بیاس سے پہلے سورۃ التغابن میں بڑی وضاحت سے آچکا ہے۔ یہاں اگر چلفظاً زیادہ تفصیل ہے کیکن وہاں کم الفاظ میں معناً بیہ بات آچکی ہے۔ اس دنیا کی زندگی میں انسان مختلف حوادث اور آفاتِ ارضی وساوی سے بہت متاثر ہوتا ہے جو بسااوقات بڑے پیانے پر آجاتی ہیں۔ بھی زلزلد آجا تا ہے تو ہزاروں انسان اس میں ختم ہوجاتے ہیں مکانات دھنس جاتے ہیں یاسلاب آتا ہے تو بڑے پیانے پرلوگ ڈوب جاتے ہیں ان کے گھرختم ہوجاتے ہیں اور بڑے بڑے رہے پیانے پرلوگ ڈوب جاتے ہیں ان کے گھرختم ہوجاتے ہیں اور بڑے بڑے رہے بے کھڑی فصلیں

تباہ و ہر باد ہو جاتی ہیں' یا انسان کے اپنے اندر بیٹھے بٹھائے اچا نک کوئی بہاری جنم لے لیتی ہے جبکہ اسے اس کا کوئی خیال بھی نہیں ہوتا۔ اچا تک معلوم ہوتا ہے کہ کینسر ہے یا معلوم ہوتا ہے کہ دل کی شریا نیں اتنے فیصد blocked ہیں۔بعض اوقات انسان بیٹھے بٹھائے کسی مقدمے میں پھنس جاتا ہے۔اب ان چیزوں کی وجہ سے پریشانی ہوتی ہے۔تو فرمایا جارہا ج: ﴿ مَاۤ اَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةٍ فِي الْاَرْضِ وَلَا فِي انْفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتٰبِ مِّنْ قَبْلِ اَنْ تَبْرا اَهَا الله و دنهيس نازل موتى كوئى نازل مونے والى زمين ميں اور نه تمهارے اينے نفول میں مگرید کہ وہ ایک کتاب میں درج ہے اس سے پہلے کہ ہم اسے ظاہر کریں'۔ یہاں يرلفظ 'مُصِيبة ' كل فوى تشرح سمجه ليجيا أصاب 'يُصِيبُ (آيرُنا 'نازل مونا) ساسم الفاعل مُصِيْب ہے اور اس كى مؤنث مُصِيْبة ہے جس كے معنى ہيں نازل ہونے والى شے آیر نے والی شے۔ لعنی جو بھی کوئی کیفیت آپ بریا مجھ بروارد ہوتی ہے جاہے وہ اچھی ہوچاہے بری ہو چاہے تکلیف دہ ہو چاہے مسرت بخش ہوا سیراس لفظ کا اطلاق ہوسکتا ہے۔ گویا جہاں تک اس لفظ کا لغوی تعلق ہے تمام حوادث واقعات 'کیفیات جوہم پر وار د ہوتی ہیں' وہ سب کی سب اس میں شامل ہوجا <sup>ئ</sup>یں گی' لیکن عام طور پریہ لفظ تکلیف د ہ' نا گوار اورنا پیندیدہ چیزوں کے لیےاستعال ہوتا ہے۔

اس آیت میں ﴿فِی الْکُرْضِ وَلَا فِیْ اَنْفُسِکُمْ ﴿ کَالفاظ لاکرمصائب کی بھی تقسیم کردی گئی ہے۔ مصبتیں دوشم کی ہیں۔ یا تو ساوی یا آفاقی مصبتیں ہیں جوزمین پر بڑے پیانے پرنازل ہوتی ہیں یاانسان کی اپنی جانوں میں کوئی مصیبت آن پڑتی ہے مثلاً کوئی بیاری یا کوئی اور عارضہ لاحق ہوگیا ہے آدمی کا کوئی عضو کٹ گیا ہے یا کوئی اور حادثہ پیش آگیا ہے۔ تو فرمایا: ﴿ إِلَّا فِیْ کِتُ ہِ مِیْنَ قَبْلِ اَنْ نَبْدِ اَهَا ﴿ \* مُنْ اَس کو جود میں لائیں اس کو خلعتِ وجود سے مرفراز کریں۔

<sup>(</sup>١)صحيح البخاري٬ كتاب المرضى٬ باب تمنى المريض الموت\_ وصحيح مسلم٬ كتاب صفة القيامة والجنة والنار٬ باب لن يدخل احد الجنة بل برحمة الله تعالى\_

### تخليق اورظهو رخليق كافرق

اس سورۂ مبارکہ کے پہلے حصے میں فلسفہ وجود سے متعلق کافی بحث ہو چکی ہے البتہ اس آیت میں واردلفظ 'نبوا کا کے حوالے سے بات سمجھ لینی جا ہیے۔اللہ تعالیٰ کا ایک اسم گرامی''البادئ'' ہے'جیسے کہ سورۃ الحشر کی آخری آیت میں اساءِ حنیٰ بیان ہوئے: ﴿ هُوَ الله الْخَالِقُ الْبَارِيُّ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَآءُ الْحُسْنِي ﴿ ` بِارِي ' كَمَفْهُومَ لَا يَحِينَ سِ يهل لفظ "خالق" كوسمجه لينا جيائية - عام طورير جب لفظ" خالق" كساته لفظ" بارى" تا ہے تو اکثر لوگوں نے اس کا پینقشہ پیش کیا ہے کہ حلق کہتے ہیں ذہی طور پرکسی شے کی منصوبه بندی اورنقشه بندی کرنے کواور بوا کا مطلب ہے اُس شے کوایک ظاہری شکل عطا کردینا۔ ہماری انسانی تخلیق میں بھی ایسے ہی ہوتا ہے۔کوئی مصوریہلے اپنے ذہن میں ایک خاکہ بنا تاہے کچراسے صفحہ قرطاس یا کینوس پرلا تاہے۔کوئی موجد ہے تواس کے ذہن میں بھی پہلے اس ایجاد کا تصور آتا ہے کھرعملاً یہ شے معرض وجود میں آتی ہے۔ باد ی کے لفظ میں اصولی طور پر بیہ بات موجود ہے۔ بَرَء ' يَبْرُء کا لغوى معنى ہے كسى شے سے عليحدہ ہو جانا۔اسی سے بواء ت اور تبرّاً وغیرہ الفاظ بنے ہیں جن کا یہی مطلب ہے کے علیحدہ ہو جانا۔اللہ تعالیٰ کی تخلیق کے بارے میں بھی فلاسفہ نے یہی دومراحل بیان کیے ہیں کہ ایک ہے کسی شے کا وجو دِملمی جواللہ کی ہستی اوراس کے ملم میں تھا'وہ شے ہمیشہ سے اللہ کے علم میں تھی'بس اس کا خارجی وجود نہیں تھا۔اب وہ خارجی طور پر وجود میں آتی ہے توبیہ ہے بَرَءَ ' يَبْرَءُ اوراس كے حوالے سے اللہ تعالی البارِئ ہے۔جوجھی حوادث اس كا كنات ميں آنے والے ہیں علم خداوندی میں تو پہلے سے موجود ہیں۔وہ 'عَالِم ما کانَ وَمَا يَكُونُ ' بے۔ جوہوا ہے اور جوہونا ہے سب اس کے علم میں ہے۔ توجہاں تک سی شے کے وجو دِعلمی کا تعلق ہے تو ہرشے ہمیشہ سے اللہ کے علم میں ہے۔ جیسے اللہ کی ذات قدیم ہے ایسے ہی اس کی صفات اوراس کاعلم بھی قدیم ہے۔ ہرشے کا ایک وجو دِعلمی الله کی ذات کے ساتھ پہلے سے قائم تفاراس كوكها كيا: ﴿ إِلا في يحتب ﴾ كتاب عدم ادب الله تعالى كاعلم - توالله علم

میں وہ شے پہلے سے موجود تھی۔آ گے الفاظ آرہے ہیں: ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرُ اَهَا ﴾ ''اس سے پہلے کہ ہم اسے ظاہر کردیں'۔اب گویا کہ وہ شے وجو دِعلمی سے وجو دِخارجی میں منتقل ہورہی ہے۔

علامها قبال کاایک بهت او نچاشعر بے البته اس پر بهت زیاده قیاس نه تیجیے گا۔ فرمایا:
بضمیرت آرمیدم تو به جوشِ خود نمائی
به کناره برقگندی دُرِ آبدارِ خود را!

ایعنی اے اللہ! میں تو تیرے وجود کے اندر بڑے آرام سے تھا۔ لیعنی علامہ اقبال جو کے ۱۸ میں پیدا ہوئے یا اس سے بھی نو مہینے پہلے ان کی والدہ محتر مہ کے رحم کے اندران کا جواستقر اور حمل ہوا اس سے لاکھوں کروڑ وں سال پہلے بھی تو ان کا وجود اللہ کے علم میں تھا، تو اس اعتبار سے وہ کہہ رہے ہیں کہ میں تیرے وجود کے اندر یعنی تیرے علم میں بڑے آرام میں تھا۔ مجھے تو کوئی چنا'کوئی تشویش'کوئی فکرنہیں تھی' تو نے خود ہی اپنی خلاقی کے ظہور کے لیے مجھے استے وجود سے باہر کیا۔

یہاں علامہ اقبال بڑی پیاری تمثیل لائے ہیں کہ سپی کے اندرموتی پروان چڑھ رہا ہوتا ہے؛ جب موتی بن جاتا ہے تو سپی از خود کھتی ہے اور موتی کو باہر پھیک دیتی ہے۔ گویا کہ اس کے وجود میں جو قیمتی شے پروان چڑھ رہی تھی وہ تو ظہور چاہتی ہے اگر سپی کے اندر ہی وہ موتی گم رہے تو ظاہر بات ہے اس کا حسن کس نے دیکھا۔ جنگل میں مورنا چاکس نے دیکھا! اس سپی کے اندراعلی سے اعلی اور قیمتی سے قیمتی موتی پڑا ہوا ہے تو اسے کس نے دیکھا! اس سپی کے اندراعلی سے اعلی اور قیمتی سے قیمتی موتی پڑا ہوا ہے تو اسے کس نے دیکھا! کون اس کے حسن کی تعریف کرے گا؟ تو سپی خود کھتی ہے اور اس میں سے وہ موتی باہر نکلتا ہے جس کو پھر ہمارے غوّاص (غوطہ خور) سمندر کی تہہ سے نکال لاتے ہیں۔ تو اقبال اللہ تعالی سے مخاطب ہیں کہ تو نے خود ہی سپی کی طرح مجھے اپنے وجود سے باہر کیا، یعنی مجھے سے مادی وجود عطا کیا جو اس وقت میں علامہ ڈاکٹر شخ مجھا قبال ولدشخ نورمجہ کے نام سے دنیا میں موں ۔ اصل میں اقبال میہ کہنا چاہ دہے ہیں کہ اللہ تعالی نے اپی خلاقی کے ظہور کے لیے اس کو پیدا کیا۔ تو اس پورے فلفے کو سجھے لینے سے لفظ برگ کے حوالے سے یہ پوری کا نئات کو پیدا کیا۔ تو اس پورے فلفے کو سجھے لینے سے لفظ برگ کے حوالے سے یہ پوری

حقیقت واضح ہوجائے گی۔ برقشمتی سے ان چیز وں پرغور کاحق ادانہیں کیا گیا۔
﴿ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيْرُ ﴿ ﴾ '' یہ چیز اللّٰہ کے لیے بڑی آسان ہے'۔ یہ تہمہیں تو بڑی مشکل بات معلوم ہوگی کہ بیساری چیزیں ہی کسی کے علم میں موجود ہوں کیکن یہ اللّٰہ کی بات ہور ہی ہے۔ تم جس طرح اللّٰہ کے وجود اور ذات کونہیں سمجھ سکتے اسی طرح اس کی صفات کی کیفیت اور کمیّت کو بھی نہیں جان سکتے۔ واقعہ یہ ہے کہ صفات باری تعالیٰ کی

هرحال میں مطلوب طرزِ عمل-تشکیم ورضا

کیفیت اور کمیت دونوں ہمارے احاطهٔ ذہنی سے خارج ہیں۔

آگے فرمایا:﴿ لِگُیْلَا تَاْسُوْا عَلٰی مَا فَاتَکُمْ﴾'' تاکهٔم افسوس نه کرواس پر جو تمہارے ہاتھ سے جاتارہے'۔اللہ کی طرف سے جوحوادث سامنے آتے ہیں وہ امتحان کے لیے ہیں۔ تکلیف آ جائے تو صبر کرؤاللہ کچھ دے دیتو اس کاشکر کرو۔ فوت ہوجانا اردومیں بھی مستعمل ہے۔ یہاں فوت ہونااس معنی میں ہے کہ کوئی موقع تھا جو ہاتھ سے نکل گیا' کوئی اور شیختی جوآپ کے ہاتھ سے جاتی رہی' آپ کا کوئی عزیز فوت ہو گیا' آپ کا کوئی بچہ آپ کے سامنے دم توڑر ہاہے اور آپ بہر حال اس کے لیے پچھنہیں کر سکتے۔سورة الواقعة مين ارشاد موا: ﴿ وَنَحْنُ أَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنَ لَا تُبْصِرُ وْنَ ﴿ ) "اورجم تمہاری نسبت اس (فوت ہونے والے) کے زیادہ قریب ہوتے ہیں مگرتم دیکے نہیں یاتے''تہاری نگاہوں کے سامنے سے ہم تمہار محبوبوں کو لے جاتے ہیں اور تم کیچھ ہیں كر سكتے 'بس د كيچەر ہے ہوتے ہو۔ تو كوئى شخص يا چيز فوت ہوجائے تواس پر بھى افسوس نه كيا کرو۔اس لیے کہوہ شے گئی کہاں ہے؟ اس کا ئنات میں ہے۔بس اس کی حالت تبدیل ہوئی ہے اور اللہ نے تمہارے امتحان کے لیے ایک صورت پیدا کردی ہے۔ ساتھ ہی فرمایا : ﴿ وَلَا تَفُرُ حُوْا بِمَا التَّكُمُ ﴾ "اور جو يجهاللهدے دے اس پراترایا مت كرو"۔اس لیے کہ یہ بھی امتحان کے لیے ہی ہے میہ بھی بغرضِ آ زمائش ہے۔اگراس نے تہمیں دولت دی ہے تواس کا حساب بھی تو تہمیں دینا ہوگا۔جس کے پاس دولت زیادہ ہے اس کا حساب

بھی بہت بھاری ہوجائے گا۔ جیسے دولت مندوں کو اٹم ٹیکس کی زیادہ فکر ہوتی ہے جوشخص مندوں کو اٹم ٹیکس کی زیادہ فکر ہوتی ہے جوشخص hand to mouth ہے اس سے اٹکم ٹیکس کے سی افسر کو کیا سروکار! تو وہاں جب حساب دینا ہے۔ اسی لیے بیلنس شیٹ جب بنتی ہے تو سرمائے کو liabilities کے کھاتے میں ڈالتے ہیں کہ تہیں اس کا حساب دینا ہے کہ اسے کن کن مدّ ات میں خرج کیا اور اس کے ذریعے کمایا کیا؟ اس حوالے سے ایک بہت پیاری حدیث ہے جس میں یا نجے سوالوں کا تذکرہ ہے۔ حضور اکرم شکا اللی بھی خرمایا:

((لَا تَزُولُ قَدَمُ ابْنِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّهُ حَتَّى يُسْالَ عَنْ خَمْسٍ: عَنْ عُمْرِهِ فِيْمَ افْنَاهُ وَعَنْ شَبَابِهِ فِيْمَ اَبُلَاهُ وَمَالِهِ مِنْ اَثْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيْمَ اَلْلَاهُ وَمَا عَمِلَ فِيْمَا عَلِمَ؟))(١)

''ابن آ دم کے قدم قیامت کے روز اپنے ربّ کے حضور ہر گرنہیں ہل سکیں گے جب تک اس سے پانچ چیزوں کے بارے میں پوچھ نہ لیا جائے: اس کی عمر کے بارے میں کہ کن کا موں میں کھیائی' اور (خاص طور پر) اس کی جوانی کے بارے میں کہ کن کا موں میں گلائی اور اس کے مال کے بارے میں کہ کہاں سے کما یا اور کن جگہوں پرخرچ کیا' اور یہ کہ علم کے مطابق کتنا عمل کیا''

تومعلوم ہوا کہ جو چیز اللہ دے دے اس پر اِتر اوَ مت! اور جواللہ چین لے اس پرغم وافسوس نہ کرو! مؤمن کی کیفیت تو وہ ہونی چاہیے جیسے سورۃ التغابن میں بیان کیا گیا ہے: ﴿ مَا اَصَابَ مِنْ مُصِیْبَةٍ اِللّا بِاذُنِ اللّٰهِ وَ مَنْ یَوْمِنْ بِاللّٰهِ يَهُدِ قَلْبَهُ ﴿ وَمَنْ یَوْمِنْ بِاللّٰهِ يَهُدِ قَلْبَهُ ﴿ وَمَنْ یَوْمِنْ بِاللّٰهِ يَهُدِ قَلْبَهُ ﴿ وَمَنْ یَوْمِنُ بِاللّٰهِ يَهُدِ قَلْبَهُ ﴾ ( جنیس آن پرٹی کوئی مصیبت مگر اللہ کے حکم سے اور جواللہ پر ایمان رکھتا ہے اللہ اس کے دل کو ہدایت دے دیتا ہے۔ ' یعنی سلیم ورضا کی ہدایت کہ اللہ کی مرضی یہی تھی 'اللہ کا فیصلہ یہی تھا۔ مؤمن مطمئن رہتا ہے کہ اس میں میرے لیے خیر ہوگا 'چاہے وہ خیر مجھنظر آئے یا نہ آئے! فیصلہ میں بتایا جارہا ہے کہ تکالیف ومصائب انسانی زندگی کالازمی حصہ ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي كتاب صفة القيامة والرقائق والورع باب ما جاء في شان الحساب والقصاص.

انسان اگرکسی جدوجہد میں حصہ لیے بغیر Passive زندگی بسر کر رہا ہوتب بھی ان سے سابقہ پیش آ سکتا ہے۔ آ دمی کو ہارٹ اٹیک ہوسکتا ہے 'کینسر ہوسکتا ہے 'کوئی اور مصیبت آ سکتی ہے 'کوئی حادثہ ہوسکتا ہے 'اوراس طرح اس کی جان جاسکتی ہے۔ یہ جان تو ہرحال میں جانی ہی ہے اور مصیبتوں سے بیخنے کی یہاں پرکسی کے پاس کوئی ضانت نہیں ہے تو کیوں نہ انسان کسی اعلیٰ تر نصب العین کے لیے اپنی زندگی actively کھپائے اوراس کے لیے فی الواقع خطرات کا رسک لے۔ تو یہ تین آ بیتیں (۲۲ تا ۲۲ ) مضمون کے اعتبار سے ماقبل دو آ تیوں کے ساتھ بھی مر بوط ہیں۔

اس حوالے سے ان آیات پر دوبارہ غور کر لیجے اگر چہ ہم ان کا مطالعہ کر چکے ہیں۔
فرمایا: ﴿ مَاۤ اَصَابَ مِنْ مُّصِیْبَةٍ فِی الْاُرْضِ وَلَا فِیْ اَنْفُسِکُمْ ﴾ ' ' نہیں پڑتی کوئی
پڑنے والی (کوئی مصیبت کوئی بھی ناگواریا تکلیف دہ صورت حال ) ' نہ زمین میں (کسی
بڑے پیانے پر) نہ ذاتی اعتبار سے تمہاری جانوں میں ﴿ إِلاَّ فِیْ کِتَابٍ مِّنْ قَبْلِ اَنْ
نَبْرُ اَهَا ﴾ ' ' مگر یہ کہ وہ ایک کتاب میں درج ہے اس سے پہلے کہ ہم اسے ظاہر
کریں' ۔ کتاب سے مراد اللہ کاعلم قدیم ہے۔ اللہ کے علم میں پہلے سے معین ہے کہ یہ ونا
ہے۔ اس کے حوالے سے میں عرض کر چکا ہوں کہ اللہ کے علم قدیم میں ہر شے پہلے سے
موجود تھی نہو جو وعلمی ہے۔ جب وہ شے ظاہر ہوتی ہے خارج میں آ جاتی ہے تو وہ گویا اس کا
وجود ہے جس کو ہم مادی یا عملی وجود کہتے ہیں: ﴿ إِنَّ فَولِكَ عَلَى اللّٰهِ يَسِیْرٌ ﴿ ﴾ ' ' یقیناً
اللہ کے لیے تو یہ بات بڑی آسان ہے' ۔

اباس کا نتیجہ کیا نکلنا چاہیے؟ ﴿ لِلْکَیْلَا تَاْسُوْا عَلٰی مَا فَاتَکُمْ ﴾ ' تا کہ تم انسوں نہ کرواس پر جوتمہارے ہاتھ سے جاتا رہے'۔ ' لا تائسوْا'' اسی یائسی (افسوں کرنا' مُملین ہونا) سے فعل نہی ہے۔ سورۃ التغابن کے درس میں میں نے بڑی وضاحت کے ساتھ عرض کیا ہے کہ ایک تو طبعی اثر ہوتا ہے۔ کسی چیونٹی کے کاٹنے پر آپ کے ہاتھ میں جنبش ہوئی اور آپ نے اپناہاتھ ہٹالیا کہ یہ کیا ہوا'یہ reflex action ہے۔ اس درج میں انسان پر کسی شے کا کوئی فوری رعمل طاری ہوجائے تو یہ بات تتلیم ورضا کے منافی نہیں میں انسان پر کسی شے کا کوئی فوری رعمل طاری ہوجائے تو یہ بات تتلیم ورضا کے منافی نہیں

ہے۔ جیسے کہ آنخصور میں آنسوآ گئے۔ اس پر بعض صحابہ کرام کے نے سوال بھی کیا کہ حضور آپ آئی آنکھوں میں آنسوآ گئے۔ اس پر بعض صحابہ کرام کے نے سوال بھی کیا کہ حضور آپ کی آنکھوں میں آنسو؟ آپ نے فرمایا: بیتو اللہ تعالیٰ کی اُس رحمت کا ظہور ہے جواس نے انسان کے دل میں رکھی ہوئی ہے کہیں گے وہی کچھ جواللہ کو پہند ہے ہم اس کی رضا انسان کے دل میں رکھی ہوئی ہے کین راضی برضائے رب رہنا۔ کوئی شکوہ اور شکایت پرراضی ہیں۔ یہ تسلیم ورضا کا مقام ہے کینی راضی برضائے رب رہنا۔ کوئی شکوہ اور شکایت کا کم کمہذربان پر نہ آئے۔

رضائے حق پہ راضی رہ ' یہ حرفِ آرزو کیما؟ خدا مالک ' خدا خالق' خدا کا حکم' تو کیما!! علامہا قبال اس مقامِ رضاکے بارے میں کہتے ہیں۔

برول کشید زیبچاک ست و بود مرا چه عقده با که مقامِ رضا کشود مرا!

الله کی رضا پر راضی رہنے کا معاملہ در حقیقت ایمان کے ثمرات میں سے چوٹی کا ثمرہ ہے۔ اگر کوئی تکلیف آئی ہے تواس کا طبعی اثر تو یقیناً ہوگا 'لین اس سے زیادہ آپ کے اعصاب پر اور آپ کے احساسات پر اس کی چھاپ نہ پڑنے پائے۔ آپ کا طرز عمل میہ کو کہ بیاللہ کی طرف سے ہے اور اس سے یقیناً اللہ کو کوئی نہ کوئی خیر ہی منظور ہوگا۔ ہم short طرف سے ہے اور اس سے یقیناً اللہ کو کوئی نہ کوئی خیر ہی منظور ہوگا۔ ہم سکھائے ہیں: فَاتَّكُ تَعْلَمُ وَ لَا اَعْلَمُ ''یقیناً تو جانتا ہے اور میں نہیں جانتا' و تفہدر و گا کہ سکھائے ہیں: فَاتَّكُ تَعْلَمُ وَ لَا اَعْلَمُ ''یقیناً تو جانتا ہے اور میں نہیں جانتا' و تفہدر و لا اللہ مُعلَّم تیرا فیصلہ اللہ کے میں اس پر راضی ہوں سے 'ہر کہ ساقی کا ریخت عین الطاف است!' جو بھی کچھ میر سے ساقی نے میر سے بیالے میں ڈال دیا ہے وہ عین اس کا لطف و کرم ہے۔ اس کو انسان صبر و شکر کے ساتھ قبول کرے۔

نزولِ مصیبت کے وقت ﴿لِكَیْلا تَاْسُوْا عَلٰی مَا فَاتَكُمْ ﴾ ''جو چیز ہاتھ سے جاتی رہے اس پر افسوس نہ کیا کرؤ' کی تلقین کے ساتھ ہی یہ ہدایت بھی دے دی گئی: ﴿وَلَا

ہیں۔

﴿ ٱلَّذِيْنَ يَبْخَلُونَ وَيَامُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخُلِ ﴾ ''جوخود بھی بخل کرتے ہیں اور لوگوں کو بھی بخل کا مشورہ دیتے ہیں''۔ بیآییت دراصل اس طرزِ عمل اوراس ذہنیت کامنطقی تتیجہ بیان کر رہی ہے۔اگر دنیا میں انسان کونعتیں ملی ہیں تو ان پر فرح<sup>،</sup> پھراختیال اور اس کے بعد فخز' یہ تنوں چیزیں درحقیقت اس بات کی غمازی کرتی ہیں کہانسان کی نظروں میں اصل قدرو قیمت اس دنیا کے مال واسباب کی ہے۔ تب ہی تو وہ اس پر فخر کررہا ہے۔ سورة الهمزه ميں ايك برے كردار كاذكران الفاظ ميں كيا گيا ہے: ﴿ ٱلَّذِي جَمَعَ مَالًا وَ عَدَّدَهُ ﴿ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ ٱخْلَدَهُ ﴾ "جس نے مال جع كيا اورات سن كن كرركھا۔وه يركمان کرتاہے کہاس کا مال اسے دوام عطا کردئ'۔ مال ودولت پر جوبید دارومدار اور انحصار ہے تو ظاہر بات ہے کہ جوشخص میں مجھتا ہے کہ میراسر مایۂ افتخار میری دولت ہے تو وہ اس دولت کو سنجال کرر کھے گا'خرچ نہیں کرے گا۔اس لیے کہاسی ہے تو وہ لوگوں کے اوپر رعب جھاڑ رہاہے اس سے تواس کی عزت ہے۔ ہمارے اس معاشرے میں خاص طور پریابعت انتہا کو بہنے گئی ہے۔امیرغریب کا فرق تو پہلے بھی ہوتا تھا۔دولت مند بھی تصاور غریب بھی ہوتے تھے کیکن عزت کی بنیاد دولت نہیں بلکہ کر دارتھا۔ مسلمان معاشرے کے اندروہ کیفیت ہوتی تھی کہایک فقیراور درویش جوکہیں بیٹھا ہوتا تھالوگوں کا رجوع اس کی طرف ہوتا تھا۔اسی طرح علماء کی طرف رجوع ہوتا تھا۔ ہارون الرشید کی محبوب ملکہ زبیدہ نے حج کے موقع پر ایک بہت بڑی دینی شخصیت (جوغالبًا اہل بیت میں سے تھے) کی طرف لوگوں کا التفات د مکھے کر ہارون الرشید سے کہا تھا کہ اصل حکومت تو ان کی ہے جو دلوں پر حکومت کررہے ہیں' تہہاری حکومت تومحض لوگوں کے جسموں پرہے۔

بیاقدار (values) جس معاشر نے کے اندر موجود ہوں تو چاہے وہاں کچھاونچ نیج بھی ہؤاخلاق کا دیوالہ اس طرح سے نہیں نکلتا جیسے کہ ہمارے معاشرے میں نکل گیا ہے۔ ہمارے ہاں بیجانتے ہوئے بھی کہ فلاں کے پاس حرام کی دولت ہے ہیروئن کی کمائی ہے ' رشوت کا پیسہ ہے یا سود خوری کا معاملہ ہے جس کے پاس دولت ہے اس کے لیے عزت تَفْرُ حُودُ الْبِمَا الْمَلْحُمْ اللهِ مُعْرَفِي اللهُ مُعْمِين عطا فرمائے اس پر پھول نہ جایا کرو'۔'فوح'' کہتے ہیں خوش سے پھولے نہ سانا۔ایک ہے طبعی خوشی ہونا۔کوئی الی بات ہوئی ہے جوآ پ کے جی کو پیند ہے' اس پر فوری طور پر ایک خوشی کا اظہار ہوجانا' یہ بھی سلیم و رضا کے منافی نہیں ہوگا۔لیکن اس سے انسان اس حد تک تاثر لے لے کہ خوشی سے پھولا نہ سانے اور اس پر اتر اتا پھر نے تو یہ معاملہ در حقیقت فرح ہے' جس سے روکا گیا ہے۔ ''فرح'' کے لفظ کے اندر ہی ہے چیز موجود ہے جیسے کوئی چیز پھٹ رہی ہو' فکر ہے'' کہتے ہیں سوراخ' رضے یا خلاء کو' یعنی کوئی ٹوٹ پھوٹ ہو۔اسی طرح'' فوق'' کا شنے والی اور علیحدہ کردینے والی شے کو کہا جاتا ہے۔عربی میں جو ماڈ لے نفظی طور پر بہت قریب ہوں وہ مفہوم کے اعتبار سے بھی قریب ہوتے ہیں۔ تو فرح کہتے ہیں خوشی سے آ پے میں نہ رہنا' پھو لے نہانا۔

#### الله كنز ديك نايسنديده كردار

والول کواور شیخی خورول کو پینز بیل کرتا" ۔ " کو پیجب "اگر چرنم الفاظ بیل کین اصل میں والول کواور شیخی خورول کو پینز بیل کرتا" ۔ " کو پیجب "اگر چرنم الفاظ بیل کین اصل میں مراد بیہ ہے کہ ایسے لوگ اللہ کو بہت ناپند بیل ۔ پیقر آن کا اپنا ایک اسلوب ہے کہ کسی شے کی نفی بسا اوقات سادہ انداز میں ہوتی ہے اور بسا اوقات اس کے اندر ایک زور (emphasis) ہوتا ہے۔ مُختال کا لفظ حَیْل سے بنا ہے جس کا مطلب ہے اعلیٰ نسل کا گھوڑا۔ گھوڑ ہے کی چال کے اندرا کی تمکنت ہوتی ہے۔ جتنی اعلیٰ نسل کا گھوڑا ہوگا اس کی چال میں تمکنت اتنی زیادہ ہوگی ۔ تو 'اِختال' کا لفظ وہاں سے لیا گیا ہے۔ آدمی کی چال فرصال سے اندازہ ہوجا تا ہے کہ بیا ہے آپ کو پیچھ بھتا ہے 'یہ سی زعم میں ہے' او پی ہواؤں میں ہے' او پی ہواؤں میں ہے' اس کوکوئی غرور ہے۔ تو بیا ختیال ہے۔ اور فخر وہی لفظ ہے جو ہم پہلے پڑھ چکے ہیں کہ "تھا نے "کہ اس کوکوئی غرور ہے۔ تو بیا ختیال ہے۔ اور فخر وہی لفظ ہے جو ہم پہلے پڑھ چکے ہیں کہ "تھا نے "کہ اس کوکوئی غرور ہے۔ تو بیا ختیال ہے۔ اور فخر وہی لفظ ہے جو ہم پہلے پڑھ چکے ہیں کہ "تھا نے "کہ اس کوکوئی غرور ہے۔ تو بیا ختیال ہے۔ اور فخر وہی لفظ ہے جو ہم پہلے پڑھ چکے ہیں کہ "تھا نے "کہ اس کوکوئی غرور ہے۔ تو بیا ختیال ہے۔ اور فخر وہی لفظ ہے جو ہم پہلے پڑھ جے ہیں کہ "تھا نے "کہ اس کوکوئی غرور ہے۔ تو بیا ختیال ہے کہ سب ونسب پر ہے' مال پر ہے' علم پر ہے' زہدو تھوئی پر ہے۔ پھراس کو بیان کرتے رہنا اس کا اظہار کرنا 'اللہ کو بیہ چیز ہیں بالکل پیند نہیں تھوئی پر ہے۔ پھراس کو بیان کرتے رہنا اس کا اظہار کرنا 'اللہ کو بیہ چیز ہیں بالکل پیند نہیں

ہے۔ اس کے سامنے لوگ جھکے جارہے ہیں' بچھے جارہے ہیں اورا چھا چھے لوگوں کا طرزِ عمل یہی ہے تو اس سے درحقیقت معلوم ہوا کہ ہمارے ہاں اخلاق کا دیوالہ نکل گیا' اقدار (values) کا بیڑا غرق ہو گیا۔ تو یہاں ﴿الَّذِیْنَ یَدْ خَلُونَ ﴾ کے الفاظ میں دراصل میات بیان ہورہی ہے کہ چونکہ وہ یہ جھتے ہیں کہ عزت کی بنیاد بیسہ ہے لہذا وہ بخل کرتے ہیں اور پیسے کو سینت سینت کررکھتے ہیں۔ وہ اگر پیسہ خرج کریں گے تو گویا اپنی عزت اور فخر کی بنیاد کو وہا اپنی عزت اور فخر کی بنیاد کو وہا اپنی عزت اور فخر کی بنیاد کو وہا تیں گے۔

اس کے ساتھ ہی دوسروں بات ہے کہ ﴿وَیَاهُمُووْنَ النّاسَ بِالْبُخُولِ ﴾ ''اور وہ دوسروں کوبھی بخل کا دوسروں کوبھی بخل کا حضورہ دوسروں کوبھی بخل کا مشورہ دےگا۔اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ایک تو بہر حال لوگوں کی نگاہ میں وہ اپنا بھی تو کوئی مشورہ دےگا۔اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ایک تو بہر حال لوگوں کی نگاہ میں وہ اپنا بھی تو کوئی بھرم قائم رکھنا چا ہتا ہے۔''ام'' کا لفظ یہاں حکم کے معنی میں نہیں 'بلکہ مشورہ کے معنی میں آیا ہے۔دوسروں کو بخل کا مشورہ دینے کا انداز یہ ہوتا ہے کہ بھائی کچھ عقل کے ناخن لؤ کچھ سوچؤ تم نے توا پنے دونوں ہاتھ کھلے رکھے ہوئے ہیں' تہارے ہاتھ میں تو معلوم ہوتا ہے کوئی سوراخ ہے کہ کوئی شے تہارے ہاتھ میں تو معلوم ہوتا ہے کوئی سوراخ ہے کہ کوئی شے تہارے پاس رکتی ہی نہیں ہے۔تہ ہیں چا ہے کہ بھا آگے کی فکر کرؤ بچوں کی فکر کرؤ بیٹیوں کے ہاتھ پیلے کرنے ہیں' بچوں کے لیے جائیداد بنانی ہے۔تو بڑے ہی ناصحانہ اور خیر خوا ہانہ انداز میں بخل کا مشورہ دیا جا تا ہے تا کہ ہمارا بخل بھی ڈھکا چھیار ہے۔

#### لجل اورنفاق میں مشابہت کا ایک بہلو

یہ بالکل وہی نفسیاتی بات ہے جو میں حقیقت نفاق کے خمن میں بار ہابیان کر چکا ہوں
کہ نفاق جب اپنی تیسری منزل کو پہنچتا ہے تو پھران مؤمنین صادفین سے بغض اور دشمنی ہو
جاتی ہے جود یوانہ وار جان و مال کھپار ہے ہوتے ہیں۔ منافقین بیسو چتے ہیں کہان کے اس
دیوانہ وارا پی جان و مال کی بازی لگانے سے ہماری بزدلی اور ہمارا بخل نمایاں ہور ہاہے۔
اگر پکار آتی اور سب بیٹھے رہے کوئی بھی جنبش نہ کرتا تو سب برابر تھے۔ سیرتِ طیبہ میں

ایک موقع برایبا بھی ہوا ہے صلح حدیبیہ کے موقع پر جب حضور مَالیُّؤُ نے فرمایا کہ اب سلح ہو گئی ہے'اس کی شرا نط طے ہوگئی ہیں'اباٹھوا در یہیں برقر بانیاں دے دواوراحرام کھول دوتو صحابہ کرام ﷺ میں سے کوئی ایک بھی نہیں اٹھا۔ بیتار یخ کا ایک عجیب واقعہ ہے اور میرے لیے تو تا حال ایک عقدہ ہے کہ حضرت ابوبکر ﷺ کی بھی صراحت نہیں ہے کہ وہ بھی اٹھے ہوں ۔ کوئی بھی اپنی جگہ سے نہیں اٹھا تو آ پُّ دل گرفتہ اور رنجیدہ ہوکرا پنے خیمے میں چلے كئے۔ وہاں حضرت أمّ سلمه والله ساتھ تھیں جو بہت مدبر خاتون تھیں۔حضور مَاللہ عُلِم نے ان سے جاکرکہا کہ میں نے مسلمانوں سے تین دفعہ کہا ہے کہاب اٹھؤاحرام کھول دواور قربانی دے دو کیکن کوئی نہیں اٹھ ریا۔انہوں نے مشورہ دیا کہ آپ انہیں کچھ نہ کہئے بس آپ قربانی دے دیجیے اور اپنااحرام کھول دیجیے۔ جب آپ نے باہر آ کریہ کام کیا توسب کھڑے ہو گئے اور آپ مُلِ اللّٰ کے اتباع میں قربانی کے جانور ذبح کرنے لگے اور احرام کھولنے گئے۔میری تاویل میہ ہے کہ وہ کچھ حالت منتظرہ میں تھے کہ شاید ابھی کوئی نئی صورت پیدا ہوجائے شاید اللہ ابھی ہمارا امتحان ہی لے رہا ہو! اس لیے ایک عجیب سی حالت منتظرہ طاری ہوگئ تھی کہ کوئی بھی نہیں اٹھا لیکن اِس وقت پیاعرض کرنامقصود ہے کہ جب کوئی نہیں اٹھا تو سب برابر ہو گئے۔اگر کچھلوگ اٹھ جاتے اور کچھ بیٹھے رہ جاتے تو جو اٹھ گئے ہوتے اُن کا ایک مرتبہ واضح ہوجا تا کہ یہ نبی مُثَالِثَیْرًا کی یکار پرفوراً لبیک کہنے والے ہیں اور جو بیٹھےرہ گئے وہ گویا کہ تربّص وانتظار میں ہیں۔

منافقین کو بہی غصہ آتا تھا کہ جب اللہ کی راہ میں نکلنے کا تھم آتا ہے ﴿ اِنْفِرُو اِ خِفَافًا وَ مِنْ اِللّٰہ کی کے پار آتی ہے تو یہ بہیں اپنا نفع و وَ وَ خطر نکل پڑتے ہیں۔ یہ پھر سوچتے ہی نہیں اپنا نفع و نقصان دیکھتے ہی نہیں کوئی اندیشے کوئی خطرات ان کے پاؤں کی بیڑی نہیں بنتے موسم کو نتیان دیکھر ہے کہ شیر کے منہ میں جارہ نہیں دیکھر ہے کہ شیر کے منہ میں جارہ بین سلطنت روما کے ساتھ طکر لے رہے ہیں ہوئی تھیں وہ اندرونِ ملک عرب ہوئی تھیں کی ابا ہم بازی! 'غزوہ تبوک سے پہلے جو بھی جنگیں ہوئی تھیں وہ اندرونِ ملک عرب ہوئی تھیں کی اب سلطنت روما کے ساتھ طکراؤ تھا جس کی لاکھوں کی Standing Armies تھیں۔ اورغزوہ موتہ وہ ایک کے ساتھ کھراؤ تھا جس کی لاکھوں کی کا مقدم کے ساتھ کی سے کہا تھیں۔ اورغزوہ موتہ دوما کے ساتھ کی اورغزوہ کہ سے کہا کہ کی ساتھ کی ساتھ کی انہوں کی کا موتہ کی ساتھ کی لاکھوں کی کا موتہ کی ساتھ کی سے کہا کی دوما کے ساتھ کی دونا کے ساتھ کی دونا کے ساتھ کی دونا کی ساتھ کی دونا کی دونا کے ساتھ کی دونا کی دونا کی دونا کی دونا کی دونا کی دونا کے ساتھ کی دونا کے ساتھ کی دونا کے ساتھ کی دونا کی دونا کے ساتھ کی دونا کی دونا کے ساتھ کی دونا کے دونا کی دو

کاندر بھی یہی ہوا کہ تین ہزار گئے تھے جن کا ایک لاکھ سے مگراؤ ہو گیا جبکہ ایک لاکھ نوج مزید موجود تھی۔ ایک رائے بیجی ہے کہ دولا کھ کے ساتھ کھراؤ ہوا تھا۔ بہر حال غزوہ تبوک کے موقع پر جب نفیر عام آئی تو جن میں ایمان صادق تھاوہ نکل کھڑے ہوئے اور منافقین کا نفاق ظاہر ہو گیا۔ تو دراصل بیہ حقیقت ہے کہ جو تخص خود بخل کرتا ہے وہ دوسر ول کو بھی بخل کا مشورہ مشورہ دے گا۔ جو خود آ گے ہیں بڑھنا چا ہتا وہ دوسر ول کو بھی نہ صرف آ گے بڑھنے کا مشورہ نہیں دے گا بلکہ انہیں آ گے بڑھنے سے روکے گا۔ سورة الاحزاب میں جنگ کے کام میں رکاوٹیں ڈالنے والے منافقین (الدم عور قین ) کا بی قول نقل ہوا ہے کہ ﴿ هَلُمُ الْکِنَا ﴾ 'آؤ کہ مارے پاس!' بس یہیں پر بیٹھے رہو! کہاں جارہے ہو؟ کیوں خطرات مول لیتے ہو؟ تو یہ مارے پاس!' بس یہیں پر بیٹھے رہو! کہاں جارہے ہو؟ کیوں خطرات مول لیتے ہو؟ تو یہ ادر لوگوں کو بھی بخل ہی کا مشورہ دیتے ہیں۔ ہے وہ بات کہ وہ خود بھی بخل ہی کا مشورہ دیتے ہیں۔ اللہ غنی اور حمید ہے

﴿ وَمَنْ يَتُولُ فَإِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ ﴿ اور جُولُولَى بِيعُ دَكَاكُ وَ (روگردانی کرے گا' یسب کھین کربھی نہانفاق پرآ مادہ ہوگا نہ جہاد کے لیے تیار ہوگا) تو (وہ سن رکھے کہ) اللہ بے نیاز اور ستودہ صفات ہے' ۔ وہ غنی ہے' اسے کسی کی احتیاج نہیں ہے' کوئی یہ نہ سجھے کہ وہ شریک نہیں ہوگا تو یہ کامنہیں ہوگا۔ اسے کسی کی حمد وثنا کی بھی کوئی احتیاج نہیں ہے' کوئی یہ نہ سجھے کہ وہ شریک نہیں ہوگا تو یہ کامنہیں ہوگا۔ اسے کسی کی حمد وثنا کی بھی کوئی احتیاج نہیں ہے' کوئی یہ نہ ہوں ہے' کوئی یہ کے وہ شریک نہیں آ کے گوٹو آ اللہ کسی اور قوم کو لے آ کے گا۔ ﴿ إِنْ تَتُولُو اَ يَسْتَبُدِلُ قَوْمًا غَيْرِ کُمْ مُولَى کے خزانوں اللہ تم ہوں گے' ۔ اللہ تعالی کے خزانوں میں کی نہیں ہٹا کر کسی اور قوم کو لے آ کے گا اور وہ تم جیسے نہ ہوں گے''۔ اللہ تعالی کے خزانوں میں کی نہیں ہے۔

تویہاں وہ پانچ آیات کمل ہو گئیں جن کومیں نے قبل ازیں ایک حصر قرار دیا تھا۔ اور یہ جمی ہوسکتا ہے کہ تیسرے رکوع کی پہلی دوآیات (۲۱٬۲۰) کوایک مستقل حصہ مانا جائے ' جن میں حیاتِ دنیوی کے ناگز مرماحل حیاتِ دنیوی کی اصل حقیقت انسانی زندگی کے

سائیل کی نباتاتی سائیل سے مشابہت ومماثلت اور آخرت کی اصل اہمیت بیان کرنے کے بعد کے بعد مسابقت الی المجنت کی دعوت دی گئی۔وہ اپنی جگدایک مکمل مضمون تھا۔اس کے بعد ان تین آیات میں میشمون آگیا کہ دنیوی مصائب ومشکلات اور تکالیف سے گھبرانے کی ضرورت نہیں ہے

تندی کم بادِ مخالف سے نہ گھبرا اے عقاب! یہ تو چلتی ہے کجھے اونچا اڑانے کے لیے!

اس منتخب نصاب کے حصہ پنجم میں سورہ آل عمران کی آیات کے درس میں یہ بحث آپکی ہے کہ یہ مشکلات ومصائب اور آزمائشیں تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس لیے آتی ہیں کہ ایک تو تہمارے اندرا گر کہیں کوئی کھوٹ ہے تو وہ دھل جائے 'تم پاک وصاف ہوجا و اور اللہ تعالیٰ تمہیں پورے طریقے سے زیر خالص بنادے۔ ﴿وَرُلِيْمَ حِصَ اللّٰهُ الَّذِيْنَ المَّنُو آ﴾ (آل عمران: ۱۲۱۱)' اور تاکہ اللہ اللہ ایمان کو بالکل پاک وصاف کردے'۔ پھر یہ کہ تمہارے جو ہرائی سے نمایاں ہوں گے۔ معلوم ہوجائے گاکہ ? Who is Who کس کے اندرکتنا جذبہ اور شوق جہاد تھا' کس کے اندرکتنا جذبہ انفاق تھا! اس کے بغیر کیسے معلوم ہوتا کہ حضرت ابو بکر صدیق کھے اور حضرت عمر فاروق کے ہیں۔

@ @ G

#### **عتم** د

سورة الحديد كي آيت ٢٥ قرآن حكيم كي عظيم ترين 'انقلابي' آيت ه

إرسالِ رُسل اور إنزالِ كتاب وميزان كى غرض وغايت:

قيام عدل وقسط

اوراس کے لیے ضرورت پڑنے پر لوہے کی طاقت بیعنی اسلحہ کے استعمال کے ذریعے

التّداوراُس كےرسولوں كى نصرت!

اعون بالله من الشَّيطن الرَّجيم بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

## سورة الصّف کےمضامین کا اجمالی تجزیبہ

اس آیه مبارکہ کے ایک ایک لفظ پرغور کرنے سے قبل بیہ بات بھی ذہن میں رکھے کہ سورۃ الصّف کی چودہ آیات درحقیقت اس ایک آیت کی شرح اور تفصیل پرمشمل ہیں ۔سورۃ الصّف چونکہ ہم پڑھ چکے ہیں لہذا اس کے مضامین کو ذہن میں تازہ کیجیے۔اس کے شروع میں ڈانٹ ڈیٹ آئی ہے:

﴿ لَا لَيْهَا الَّذِيْنَ امَنُوْ الِمَ تَقُولُوْنَ مَا لَا تَفْعَلُوْنَ ﴿ كَبُرُ مَقْتًا عِنْدَ اللّٰهِ اَنْ تَقُولُوْنَ ﴿ اللّٰهِ اَنْ تَقُولُوْنَ فَي اللّٰهِ اَنْ تَقُولُوْ ا مَا لَا تَفْعَلُوْنَ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِي اللّٰهِ اَنْ تَقُولُوْ ا مَا لَا تَفْعَلُوْنَ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِي اللّٰهِ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مُنْ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مُنْ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰذِي مَا اللّٰهُ مَا اللّٰذِي مَا اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰذِي مَا اللّٰ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا الللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الل

''اے اہل ایمان! تم کیوں وہ بات کہتے ہو جوکرتے نہیں ہو؟ اللہ کے نزدیک پیطر زعمل شخت نالپندیدہ (اور اللہ کے غضب کو بھڑ کانے والا) ہے کہتم وہ بات کہو جوکرتے نہیں۔اللہ کو تو محبوب ہیں وہ بندے جواس کی راہ میں اس طرح صف بستہ ہوکر جنگ کرتے ہیں گویا وہ ایک سیسہ پلائی ہوئی دیوار ہیں۔''

السورت كا آغاز بى قبال سے ہوا ہے۔ پھر چندآیات میں اہل كتاب كا تذكره آیا ہے۔ یہ چندآیات میں اہل كتاب كا تذكره آیا ہے۔ یہ ویا سورة حدید کے ان الفاظِ مباركه كی شرح ہوئی: ﴿ وَ لَا يَكُونُو اُو كَالَّذِيْنَ اُو تُو الْكِتَبَ مِنْ قَبُلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتُ قُلُو بُهُمْ ﴾ چنانچه وہاں وضاحت آگئ کہ انہوں نے حضرت موئی الناس کے ساتھ كیا رویہ اختیار كیا تھا 'حضرت عیسی عالیا کے ساتھ انہوں نے کیا كیا کیا اور جب محمد رسول الله مُنا الله علی وقوت دى تو انہوں نے کس طرز عمل كا مظاہرہ كیا۔ اس کے بعد آیت آگئ:

﴿هُوَ الَّذِي اَرْسَلَ رَسُولَةً بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللَّهِ الْمُولَةُ عِلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّاللَّا ا

''وہی ہے جس نے بھیجا ہے کہ سول (محمہ سَکَالِیُکِمْ) کو الہدی اور دین حق دے کرتا کہ غالب کرے اسے کل کے کل دین پر۔ (پورے نظام زندگی پر

اب اس سورہ مبارکہ کی آیت ۲۵ زیرمطالعہ آئے گی جے میں ایک مستقل حصہ قرار دے رہا ہوں اور بیدر حقیقت اس پوری سورہ مبارکہ کا نقطہ عروج ہے۔ انقلاب جس شے کا نام ہاس کی connotation کوآ پاچھی طرح سمجھ لیجے! انقلاب کہتے ہیں کسی اجماعی نظام کوبدل دینا۔ ظاہر بات ہے کہ جورائے الوقت Politico-Socio-Economic System ہے اس کو تلیث کریں گے اس کا تختہ الٹیں گے تو کوئی اور نظام آئے گا۔اس کے بغیر کسی دوسرے نظام کے لیے Existing System جگہ چھوڑنے کو تیار نہیں ہو گا۔انقلا بی عمل میں وعظ نصیحت ، تلقین 'تعلیم' تبلیغ' پیسب اپنی جگه پر بهت ضروری ہیں'اس کانقطہ آغازیمی ہے کین اس کے بعدایک مرحلہ آتا ہے جہاں طاقت استعال کرنی پڑتی ہے۔اس لیے کہ تلقین وتعلیم' وعظ ونصیحت اور دعوت وتبلیغ کے منتیج میں تمام طبقات سے نیک سرشت لوگ توبلاشبہ بھنچ آئیں گئے جیسے کہ مقناطیس لوہ چون کواپنی طرف تھینچ لیتا ہے اور براده باقی ره جائے گا۔لیکن یہ' برادہ''وہ لوگ ہیں جن کے رائج الوقت نظام کے ساتھ مفادات وابستہ ہیں۔ ہمارے معاشرے میں جا گیردار کا ایک اپنا مقام ہے وہ پورے علاقے کا مالک اور بادشاہ سمجھا جاتا ہے اور وہاں پر بسنے والے باقی لوگ اس کے تمی کاری ہیں'وہاس کی رعیت شار ہوتے ہیں۔ چنانچہ جا گیردار بھی بھی اس کو برداشت نہیں کر سکتے کہ جا گیردارانہ نظام ختم ہوجائے۔اس کے لیے ظاہر بات ہے کہ بالآخر طاقت کا استعال نا گزیر ہے۔ دراصل یہ بات کہتے ہوئے انسان جھجکتا ہے۔لوگ کہتے ہیں کہ آل وخون ریزی اور غارت گری کوئی اچھی بات نہیں ہے طاقت اور اسلحہ کا استعال کوئی مستحسن کام نہیں ہے'بس ٹھنڈی ٹھنڈی بات ہوجائے'اور بڑی ہی آسانی کے ساتھ صرف دعوت و تبلیغ سے کوئی انقلاب آ جائے تو بہت اچھاہے۔لیکن قر آن مجید نے اس آیت مبارکہ میں اس تلخ حقیقت کو بالکل عریاں انداز میں بیان کر دیا ہے ٔ تا کہ کوئی اشتباہ نہ رہ جائے 'بات بالكل واضح موجائے \_ يوراانقلا في عمل آپ كواس ايك آيت كے اندرمل جائے گا۔

آ خرى آيت ميں الله كي نصرت كى يكاران الفاظ ميں آئى:

﴿ يَا يَنْهُمَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللهِ كَمَا قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيَّوْنَ نَحْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيَّوْنَ نَحْنُ انْصَارُ اللهِ \* قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ اَنْصَارُ اللهِ \* قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ اَنْصَارُ اللهِ \* قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ اللهِ \* قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ اللهِ \* قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهِ \* قَالَ اللهِ \* قَالَ اللهُ قَالَ اللهِ \* قَالَ اللهُ قَالَ اللهِ \* قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهِ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُولُ فَيَالِ اللهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللّهُ قَالْعُلْمُ اللّهُ قَالَ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالْمُ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ الللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ اللّهُ اللّهُ قُلْمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللل

"اے اہل ایمان! اللہ کے مددگار بنؤ جیسا کھیٹی ابن مریم (علیماالسلام) نے حواریوں سے خطاب کر کے کہا تھا کہ کون ہے میرا مددگار اللہ کی راہ میں؟ (جواب میں) حواریوں نے کہا کہ ہم ہیں اللہ کے مددگار!"

## رسولوں کے ساتھ جیجی گئی تین چیزیں

اب ہم اس آیر مبارکہ کا مطالعہ کرتے ہیں۔فرمایا: ﴿ لُقَدُ اَرْسُلُنَا رُسُلُنَا رُسُلُنَا رُسُلُنَا رُسُلُنَا وَ الْبِیْنَاتِ کے ساتھ وَ اَنْوَلْنَا مَعَهُمُ الْبِحَتٰبَ وَ الْمِیْزَانَ ﴾ ''ہم نے ہی بھیجا اپنے رسولوں کو بیّنات کے ساتھ اوران کے ساتھ کتاب اورمیزان نازل کی ' سورة القّف کی آیت و ﴿ هُو الَّذِیْ اَرْسُلَ رَسُولُلَهُ بِالْهُدُی وَ دِیْنِ الْنَحقِّ لِیُظْهِرَهُ عَلَی الدِّیْنِ کُلّهِ ﴾ اورسورة الحدید کی زیرمطالعہ آیت میں اسلوب کا بی فرق ہے کہ وہاں واحد کے صیغے میں نعین کے ساتھ محمد رسول الله منا کی ساتھ کی دسول الله منا کی کاعمومی قانون اجماعی طور پر تمام رسولوں کے بارے میں بیان ہور ہاہے۔ یہاں الله تعالیٰ کاعمومی قانون اجماعی بیت بیت ہورہی ہے کہ بیت الله بیت نہیں ہورہی ہے کہ بیت الله بیا تا عدہ کلیے اور قانون ہے۔ ﴿ لَقَدُ اَرْسُلُنَا وَسُلُنَا وَسُلُنَا ﴾ ''ہم ہی نے بھیجا اپنے رسول کی بات نہیں ہورہی ہے کہ سولوں گؤ ۔۔

اب یہال تین چزیں بیان کی گئی ہیں جورسولوں کے ساتھ بھیجی گئیں: ﴿ بِالْبَیّنَاتِ
وَ ٱنْوَلْنَا مَعُهُمُ الْکِتَابَ وَ الْمِیْزَانَ ﴾ یعنی ہم نے اپنے رسولوں کو بیتین چزیں دے کر
بھیجا: (۱) ہیّنات (۲) کتاب اور (۳) میزان ان میں سب سے پہلی چیز" بینات" ہے۔
پیلی چیز" بینات" کے دوسرے جھے میں بھی آچکا ہے۔ ﴿ هُو الَّذِی یُنزِّ لُ عَلٰی
عَبْدِهِ الْیَتِ بَیِّنَتٍ ﴾ (آیت ۹)" وہی ہے جو اپنے بندے پر آیاتِ بینات نازل کر رہا
ہے"۔ اس کی میں وضاحت کر چکا ہوں کہ بین کہتے ہیں اُس شے کو جو اُز خود ظاہر ہو خود

یاتمام ادیان پر) چاہے بیمشر کول کو کتنا ہی نا گواراورنا پیند ہو'۔ ان کی نا گواری کے علی الرغم بیرکرنا ہے! لیکن کریں گے کیسے؟ اہل ایمان میدان میں آئیں گےاوراُنہیں اپنی جانوں کا نذرانہ دینا ہوگا۔فرمایا:

﴿ لَا اللَّهِ مِنْ اَمَنُوا هَلُ اَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ اللَّهِ بِاَمُوالِكُمْ اللَّهِ بِاَمُوالِكُمْ وَالْكُمْ وَالْكُمْ وَالْكُمْ وَالْكُمْ وَالْكُمْ وَاللَّهِ بِاللَّهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِاللَّهِ بِاللَّهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ بِاللَّهِ مِلْكُمْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ أَلَّهُ مِنْ مُنْ مُنْ أَلَّالَّهُ مِنْ مُنْ أَلَّ اللّ

''اے اہل ایمان! کیا میں الی تجارت کی طرف تمہاری رہنمائی کروں جو تہمیں دردناک عذاب سے بچالے؟'' پختہ ایمان رکھواللہ پر اور اس کے رسول پڑاور جہاد کرواس کی راہ میں اپنی جانوں اور مالوں کے ساتھ ۔ یہی تمہارے ت میں بہتر ہے اگر تم جانتے ہؤ'۔

اگلی دوآیات میں پھرائس بہتری کی وضاحت کی گئی۔ایک تواللہ کے جواخروی وعدے ہیں وہ بیان کردئے گئے:

﴿ يَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهُرُ وَمَسْكِنَ طَيّبَةً فِي جَنَّتِ عَدُن الْخُلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴿ ﴾

''وہ تمہارے گناہ معاف کردے گا اور تہمیں ایسے باغات میں داخل کرے گا جن کے دامن میں ندیاں رواں ہوگی' اور ابدی قیام کی جنتوں میں تہمیں بہترین گھرعطافر مائے گا۔ بہہے بڑی کامیانی''۔

اصل کامیابی تو یقیناً وہی ہے اس لیے کہ مقصودِ اصلی تو آخرت ہے اصل زندگی آخرت کی زندگی ہے خرت کی زندگی ہے:

﴿وَٱنْحُرَٰى تُحِبُّوْنَهَا ۗ نَصُرُ مِّنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ ۗ وَبَشِّرِ لَمُوْمِنِيْنَ۞﴾

''اور وہ دوسری چیز جوتمہیں محبوب ہے (وہ بھی تمہیں دے گا) اللہ کی طرف سے نصرت اور قریب ہی میں حاصل ہوجانے والی فتح۔اے نبیًا! اہل ایمان کو بشارت دے دیجئے!''

نمایاں ہو جس کو کسی اور دلیل کی حاجت نہ ہو جس کی وضاحت کی کوئی ضرورت نہ ہو۔ سے اس آ مددلیل آ فتاب! نید لفظ عام طور پر رسولوں کے تذکر سے میں مجزات کے لیے آتا ہے۔ کسی رسول کو جو مجزہ و دیا جاتا تھا وہ گویا بالکل واضح کر دیتا تھا کہ یہ بات کسی انسانی صلاحیت اور طاقت سے وجود میں نہیں آ سکتی نقیناً یہ اللہ کی طرف سے ہے۔ جیسے کہ قوم شمود کوان کے مطالبے پر ایک مجزہ ویا گیا تھا۔ انہوں نے کہا تھا کہ اسے صالح! ہم تم پر ایمان کوان کے مطالبے پر ایک مجزہ ویا گیا تھا۔ انہوں نے کہا تھا کہ اسے صالح! ہم تم پر ایمان لے آئیں گا بھن اوٹٹی بر آ مدکر الو۔ انہوں نے اللہ سے دعا کی کہ یہ مانے کو تیار ہیں لہذا انہیں یہ مجزہ وکھا دیا جائے۔ اس پر چٹان شق ہوئی اور گا بھن اونٹی بر آ مدہوگئ جسے اللہ تعالی نے اپنی اوٹٹی (ناقعہ اللہ) قرار دیا کیکن اس نا نہجار قوم نے پھر بھی نہیں مانا۔ چنا نچہ وہ قوم ہلاک کر دی گئ برباد کر دی گئ ۔ مجزے کے آ نے کے بعد بھی اگر قوم ایمان نہ لائے تو پھر اس کی ہلاکت ایک طے شدہ امر ہے۔

## "میزان" کا قرآنی تصور

دی۔اس کا تقاضایہ ہے کہتم میزان میں خلل نہ ڈالؤ'۔ در حقیقت یہاں مرادوہ بیلنس ہے جو تمام اجرام فلکی کے درمیان ہے۔ یہ تمام ستارے اور سیارے جو فضا کے اندر گردش میں ہیں ان کے مابین کشش ان کے باہمی فاصلوں کی نسبت سے ہے۔ چنا نچہ بیا یک دوسرے کو اپنی طرف اس انداز سے تھینچتے ہیں کہ ہر گرہ اپنی جگہ پر قائم ہے۔ (۱)

اسی طرح انسان کوزندگی گزارنے کا جونظام اللہ عطافر ماتا ہے وہ نظام ایک میزان ہے جس میں حقوق وفر انفن کا توازن ہوتا ہے کہ فلال کا بیت ہے اور بیاس کا فرض یااس کی ذمہ داری ہے۔ حقوق وفر انفن کے بارے میں ایک عمومی اصول بیہ ہے کہ جہال زیادہ ذمہ داری ہوگی وہال اختیار بھی زیادہ ہوگا۔ چنا نچہ حقوق اور فر انفن میں اگر توازن ہوگا تو وہ معاشرہ صحیح رہے گا'اور اگر اس کے اندر عدم توازن راہ پاگیا تو اسی کا نام ظلم' عدوان' زیادتی اور ناانصافی ہے۔ تو در حقیقت اللہ تعالی نے جوشر یعتیں نازل فرما ئیں ان سب کا مقصد بیہ ہے کہ انسانی معاشرے میں حقوق وفر اکفن کا توازن قائم رہے۔ مثلاً تین چیزوں کے اندر توازن کا معاملہ ایسا ہے کہ انسان کے لیے اس کا حصول آسان نہیں ہے۔

ان میں قدیم ترین مسکہ یہ ہے کہ عورت اور مرد کے درمیان تو ازن کیا ہو۔ ظاہر بات ہے دونوں ایک دوسرے کے ختاج ہیں عورت مرد کی ختاج ہے اور مردعورت کا مختاج ہے کہ دونوں ایک دوسرے کے ختاج ہیں عورت مرد کی مختاج ہے مابین حقوق و فرائض کا تو ازن نہیں ہو پاتا۔ یا تو عورت کو ملکیت بنالیا جاتا ہے جوتی کی نوک سمجھا جاتا ہے اسے یہ حیثیت دی جاتی ہے کہ نہ تو اس کے کوئی حقوق ہیں اور نہ ہی اس کا کوئی مقام و مرتبہ ہے۔ اور یا پھرعورت مرد کے بالکل شانہ بشانہ ہو کرا پنی حدود سے تجاوز کر جاتی ہے بلکہ قلو پھر ہی کی ویا تا کہ کہ تھوت کی بیّا ڈود یتی ہے۔ چنانچیان کے مابین تو ازن کی ضرورت ہے۔ عورت بھی یقیناً انسان ہے اس کے حقوق بھی ہیں۔ اس کا اپناایک مقام ہے معاشرے کے اندر

<sup>(</sup>۱) اجرام فلکن کے باہمی تو ازن کے بارے میں علامہ اقبال نے کیا خوبصورت بات کہی ہے۔ ہیں جذبِ باہمی سے قائم نظام سارے پوشیدہ ہے یہ نکتہ تاروں کی زندگی میں! (مرتب)

لیکن بیسب کیسے ہو؟ بیکون طے کرے کہ عورت کے حقوق کیا ہیں اور فرائض کیا ہیں؟

اسی طرح مرد کے حقوق کیا ہیں اور فرائض کیا ہیں؟ بیآ سان کا منہیں ہے۔ اس عقدے کا حل کرنا آ سان نہیں۔ اگر مرد نظام بنائے گا تو ظاہر بات ہے کہ وہ عورتوں کے حقوق کو سامنے نہیں رکھ سکتا۔ اس کی تواپی نفسیات ہے۔ اسے صرف اپنے احساسات معلوم ہیں'لہذا وہ لازی طور پراپنا پلڑا بھاری رکھے گا اور اگر عورت کو موقع مل جائے تو ظاہر بات ہے اس کو صرف اپنے احساسات کا پیتہ ہے'وہ مرد کی حیثیت سے سوچ ہی نہیں سکتی'وہ اس کی کیفیات کو محسوں کر ہی نہیں سکتی۔ لہذا وہ اپنا نظام بنائے گی۔ چنا نچے انسان مختاج ہے کہ وہ ایک متواز ن فظام کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرے جوسب کا خالق ہے۔

دوسرا پیچیده مسئلہ بیہ ہے کہ انفرادیت اور اجتماعیت میں کیا تو ازن ہو؟ دنیا میں کہیں تو ملوکیت اور آ مریت کے زیر اثر totalitarian society قائم ہو جاتی ہے۔ کوئی آ مر مطلق اقتدار پر مسلط ہے اور لوگوں کوکوئی حقوق حاصل نہیں ۔ نہ وہ اظہار خیال کر سکتے ہیں نہ جماعت بنا سکتے ہیں۔ اس طرح کی آ مریت اور ملوکیت میں فرد کچلا جاتا ہے۔ اس کے برنکس معاملہ یہ ہوتا ہے کہ مکمل انفرادی آ زادی ہوتی ہے جو آج مغرب میں ہے کہ جو چاہے کرؤ چاہے نگلے ہوکر بازاروں میں نکل آؤ۔ دومرد باہم شادی کرنا چاہیں تو انہیں اس کی آزادی ہے جہ مہنسیت (Homo sexuality) کے قل میں دلائل کے انبارلگائے جا

رہے ہیں اور لمبے چوڑ ہے قوانین وضع کیے جارہے ہیں۔ بیدوسری انتہاہے کہ فرد کو ہرطرح کی آزادی حاصل ہے اور آپ کواس کی آزادی میں دخل اندازی کا کوئی حق نہیں۔ وہ جس طرح سے چاہتا ہے اپنی جنسی خواہش پوری کرے 'آپ اسے روک نہیں سکتے۔ جب ایک مرد اور ایک عورت اپنی آزاد مرضی سے زنا کریں تو بیہ جرم ہے ہی نہیں 'البتہ اگر بالجبر زنا (rape) ہوا ہوتو وہ جرم ہے۔ ہر مرد وزن اپنے جسم کا مالک ہے 'اسے اس پر پورااختیار ہونا چاہئے زیادہ سے زیادہ شوہر ہے کہ میرے تن پر دست در ازی ہوگئی ہے۔ وہ جاکر سول کورٹ میں کیس کرے۔ اگر کسی کی بیوی اپنی مرضی سے کسی دوسرے خص کے ساتھ سول کورٹ میں کیس کر سے اگر کی کی بیوی اپنی مرضی سے کسی دوسرے خص کے ساتھ تعلقات قائم کر لیتی ہے تو اس معاطے میں کوئی کر بیمنل کیس نہیں ہے گا۔ اب بیہ آزادی کی انتہا ہے جسے مادر پرر آزادی کہا جاتا ہے۔ مغر بی معاشرہ اس انتہا کوئکل گیا ہے۔ اب فرداور اجتماعیت میں کیا تو ازن ہو؟ بیدوسرا نہا ہت بیچیدہ مسکلہ ہے۔

انسانی معاشرے کا تیسرا پیچیدہ مسکلہ جوحال ہی میں پیدا ہوا ہے وہ مزدوراور سرمائے کے درمیان توازن کا ہے۔ یہ مسکلہ دراصل صنعتی انقلاب کے بعد پیدا ہوا ہے'اس سے پہلے یہ مسکلہ نہیں تھا۔ ایسے بڑے بڑے کارخانوں کا کوئی تصور ہی نہیں تھا کہ جن میں ہیں ہیں تھی تمیں میں ہزار آ دمی کام کررہے ہوں۔ لہذا بڑا سادہ سا مبادلہ ہوتا تھا۔ جس نے کھیت میں کام کیا' ہل چلایا اور گندم اگائی' وہ گندم کی پھے مقدار لے کراُس جولا ہے کے پاس چلاجا تاجو کرکھ یا گھڑی پر ہیٹھا کھدر بن رہا ہوتا اور گندم کے عوض اس سے کھدر لے لیتا۔ اس طرح دونوں کی ضرورت پوری ہوجاتی۔ یہ مبادلہ (بارٹر سٹم) پر ہنی سادہ ترین معیشت تھی۔ لیکن دونوں کی ضرورت پوری ہوجاتی۔ یہ مبادلہ (بارٹر سٹم) پر ہنی سادہ ترین معیشت تھی۔ لیکن کہ کہ ایک تولہ سونا برابر ہے اسے من گندم کے۔ چنا نچے جس نے اپنی سونا جمع کر لیا اس کے بعد پھرسر ماید وجود میں آیا۔ اب سونے کو کرنی کا درجہ حاصل ہو گیا اور ہے کیا گیا گیا ہوں کی بہت بڑی مقدار خرید لے گا اور قیت بڑھا دے گا اور جب چا ہے گا اسے منڈی میں لے آئے گا۔ پھر ذخیرہ اندوزی اور دولت کا ارتکازاتی سے شروع ہوا۔ کوئی شخص منڈی میں گئدم جمع کرسکتا تھا اور اسے کئی دیر رکھ سکتا تھا؟ لیکن سونا تو آپ جتنا چا ہیں اور این وزی کوئی گئری گئرم جمع کرسکتا تھا اور اسے کئی دیر رکھ سکتا تھا؟ لیکن سونا تو آپ جتنا چا ہیں اور این وزی کوئی گئری گئرم جمع کرسکتا تھا اور اسے کئی دیر رکھ سکتا تھا؟ لیکن سونا تو آپ جتنا چا ہیں اور این کئی گندم جمع کرسکتا تھا اور اسے کئی دیر رکھ سکتا تھا؟ لیکن سونا تو آپ جتنا چا ہیں اور

#### ارسالِ رُسل کی غرض وغایت

اب اس آیت کویڑھئے: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا وَسُلْنَا بِالْبَيَّاتِ ﴾ "مم نے بھیجا اپنے رسولوں کو بینات کے ساتھ'۔ لینی معجزات اور براہین کے ساتھ ۔ ﴿ وَٱنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتُبُ وَالْمِيْزَانَ ﴾ "اوران كے ساتھ كتاب بھى اتارى اور ميزان (شريعت) بھى "۔ ﴿ لِيَقُوْمُ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ "تاكه لوك انصاف يرقائم مون" بيه اصل مين اس آيت كى جان جو إن الفاظ ميں ہے۔ ہم نے بيسب كچھ س ليے اتارا؟ رسول س ليے بيھيے؟ كتاب كس ليمنازل كى؟ ميزان كس ليما تارى؟ تاكه ميزان نصب مو! -اس لينهيس كه کتاب کی تلاوت کرتے رہواور ثواب لیتے رہو۔ یہ کتاب اس لیے آئی تھی کہاسے قائم کرو۔ پیمیزان اس لیے دی گئی تھی کہ میزان نصب ہو۔ جیسے کہ حضرت ابو بکر صدیق ﷺ نے بیعت خلافت کے موقع پر فر مایا تھا:''لوگو! تم میں سے جوقوی ہے میرے زدیک وہ ضعیف ہوگا جب تک کہاس سے حق وصول نہ کراوں اور جوضعیف ہے وہ توی رہے گا جب تک کہا ہے اس کاحق دلا نہ دول' ۔ بیہ ہے اصل میں وہ نظام عدل وقسط جسے قائم کرنے کے لیے حضور مَالِیْدَیْمُ مبعوث ہوئے۔ چنانچہ آ سِمَالیَّیْمُ سے فرمایا گیا:اے نبی کہہ دیجے! ﴿ وَأُمِرْتُ لِلْأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ ﴾ (الشورى: ١٥) مجھے بيكم ديا گيا ہے كه تمهارے مابين عدل قائم كرون! ''- ديكھو مجھےتم واعظ نه تجھنا جوٹھنڈ اٹھنڈ اوعظ کہتا ہے' مبیٹھی مبیٹھی باتیں كرتا ہے۔ایک گاؤں میں وعظ سنایا تو کچھ ہار گلے میں ڈلوائے کچھ حلوے مانڈے کھائے اور ا كُلُّے گا وَل حِلا كَيا' كِبرو ہاں وعظ كيا۔ ميں وہ نہيں ہوں (معاذ اللهٰ'ثم معاذ اللهٰ!) مجھے تو بھيجا گيا ہے اس ليے كه ميں عدل قائم كروں!

عدل کا مطلب کیا ہے؟ جواپیخ حق سے زائد لے رہا ہے اُس شیر کے منہ سے نوالہ نکالیں گے قعدل ہوگا نا!اور کیا وہ اس کو پہند کرے گا؟ وہ تو مزاحمت کرے گا۔ چنا نچہ عدل کو قائم کرنا کوئی آسان کا منہیں ہے۔اسے عدالت والا عدل نہ سجھنے۔عدالت والا عدل تو یہ ہے کہ آپ کے ہاں جو بھی قانون رائج ہے اس کے تحت عدالت نے فیصلہ دے دینا ہے '

جب تک چاہیں رکھ سکتے ہیں۔ سونا خراب نہیں ہوتا'اس کا کچھ بگڑتا نہیں۔ ایچ جی ویلز نے بڑی خوبصورت بات کسی ہے کہ انسان کواس بات کا انداز ہنہیں تھا کہ کرنسی کی ایجاد سے وہ کتنی بڑی لعنت کا طوق اپنی گردن میں ڈال رہا ہے۔ اس کے بعد پیپر کرنسی آئی تواس سے مزید کئی لعنتوں کے درواز سے کھلتے چلے گئے۔ اس پیپر کرنسی کی بدولت آج پوری نوع انسانی کی معیشت کا حال شیش محل کی مانند ہے۔

لو سانس بھی آہتہ کہ نازک ہے بہت کام آفاق کی اس کارگبہ شیشہ گری کا!

پھریہ کہ بڑے بڑے کارخانے ہیں جن کے مالک سرمایہ دار ہیں۔ یہاں مزدوراور سرمایہ دار کے درمیان ایک تشکش چل رہی ہے۔کارل مارکس کا سارا فلسفہ لیبر کی سرپلس ویلیو پر چلا ہے جس کی بنیاد پر اتنابرا انقلاب آیا اورخون خرابہ ہوا۔ وہ سارا مسئلہ یہ ہے کہ مزدورا پنے حقوق کا اور سرمایہ دارا پنے سرمائے کا تحفظ چاہتا ہے۔ سرمایہ دارکارخانہ بند کر کے مزدور کو بے روزگار کرسکتا ہے۔ مزدور غریب کو معلوم ہے کہ اگر چار دن مجھے مزدوری نہیں ملی تو میرے گھر کے اندرفاقہ آ جائے گا میرے نیچ کے پینے کے لیے دودھ کہاں سے آئے گا؟ لہذا وہ کارخانے کے مالک کے رحم وکرم پر ہے کہ وہ اُسے جو اُجرت دے گا اس پر وہ کام کرنے پر مجبور ہے۔ یہ استحصال کی بدترین شکل ہے جو سرمایہ داری کی صورت میں مسلط

تو یہ ہیں اصل میں تین مسائل جن میں حقوق وفرائض کے مابین توازن پر مبنی نظام سوائے اللہ کے کوئی نہیں دے سکتا۔ یہ حقیقت ہے جس کواگر لوگ سمجھ لیں تو شریعت کی عظمت اور اہمیت سامنے آئے گی۔ اسی لیے شریعت کو میزان کہا گیا۔ یہاں میزان سے تراز ومراز نہیں ہے کہ اللہ نے آسان سے تراز وا تاری 'بلکہ یہ کہ اُس نے کتاب اتاری۔ اور کتاب کتاب کا ایک متوازن 'کتاب کے ساتھ شریعت کا جو نظام اتارا ہے وہ حقوق و فرائض کا ایک متوازن ' balanced 'منصفانہ اور عدل وقسط پر بنی نظام ہے جوائس نے عطاکیا ہے۔

اگر چہوہ قانون ہی نامنصفانہ ہو۔اگراس نظام کی بنیاد ہی استحصال پرقائم ہے تو عدالت سے عدل کی کیاتو قع ہو سکتی ہے؟ آپ نے تو چورکو ہزاد ہے دی کیونکہ آپ کے سول کوڈ میں لکھا ہوا ہے کہ جو چوری کرے گااس کو یہ ہزا ملے گی ۔لیکن آپ نے یہ ہیں دیکھا کہ جس نے چوری کی ہے اس کا تعلق اُس طبقے سے تھا جس کا مسلسل استحصال ہور ہا ہے اور اس نے جاکر کسی جا گیردار کے گھر کے اندر نقب لگائی ہے تو جا گیردار کے پاس جو دولت ہے وہ جائز طریقے سے آئی تھی یا ناجائز ذرائع سے؟ عدالت ان امور سے بحث نہیں کر سکتی ۔عدالت تو صرف ملکی نظام کے تحت رائح قانون کے تحت فیصلہ کرے گی کہ اس نے چوری کی ہے اور اس کی چوری کی ہزاا سے مل رہی ہے ۔ جبلہ اصل شے نظام ہے ۔رسولوں کی بعثت عادلانہ و مصفانہ نظام (Politico-Socio-Economic System) قائم کرنے کے لیے مضفانہ نظام (Politico-Socio-Economic System) قائم کرنے کے لیے ہوئی ہے۔ اس کے بارے میں یہاں الفاظ آئے ہیں: ﴿لِیَقُومُ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ مضفانہ نظام (ایساف پرقائم ہوں '۔

اس نظامِ عدل وقسط کا قیام اللہ تعالیٰ کے ہاں کس قدر اہمیت رکھتا ہے اور اس پرقر آن حکیم میں کس قدر زور (emphasis) ہے اس کو سمجھانے کے لیے میں قر آن حکیم سے چند حوالے بیش کر رہا ہوں۔

دوسرا اہم معاملہ رسالت کا ہے ۔رسالت کی شان یہ بیان ہوئی ہے کہ ﴿لَقَدُ اَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبِیّنٰتِ وَاَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْکِتٰبَ وَالْمِیْزَانَ ﴾ اور یہ Generalised

اس کے بعداُمت کا معاملہ آتا ہے۔اُمت کے لیے جو بات سورۃ النساء اور سورۃ المائدۃ میں کہی گئی ہے وہ ایک ہی ہے صرف ترتیب بدل گئی ہے۔سورۃ النساء میں ارشادہوا :﴿ يَلَّهُ وَلَوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ وَلَا لَٰذِيْنِ الْمَوْا كُونُو الْقَوْامِيْنَ بِالْقِسْطِ شُهَدَ آءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوِ اللّوالِلدَيْنِ وَاللّٰهِ فَرَبِيْنَ ﴾ (آیت ۱۳۵) ''اے ایمان کے دعوے دارو! (پوری قوت کے ساتھ) عدل وانصاف کو قائم کرنے والے اور اللہ کے حق میں گواہی دینے والے بن جاؤ! چاہے یہ بات تمہارے اپنے خلاف یا تمہارے والدین اور رشتہ داروں کے خلاف جا جاؤ! چاہے یہ بات تمہیں عدل وانصاف کی بات کہنی ہے 'یہیں دیکھنا ہے کہ اس سے میری اپنی ذات کو یا میرے مال باپ کو یا میرے خاندان اور رشتہ داروں کونقصان بھی جائے گا۔ جو بات عدل کی ہوئے کرو۔

یمی بات ذرا ترتیب بدل کرسورة المائدة کے اندر آتی ہے: ﴿ یَبَایُّهَا الَّذِیْنَ الْمَنُوْا کُوُوْا قَوَّامِیْنَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَ لَا یَجْدِمُنَّکُمْ شَنَانُ قَوْمِ عَلَی اللّا تَعْدِلُوْا وَ عُوْدُا قَوْامِیْنَ لِللّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَ لَا یَجْدِمُنَّکُمْ شَنَانُ قَوْمِ عَلَی اللّه ی خاطر عدل و اغدِلُوْا هُو اَقْرَبُ لِلتَقُوٰی ﴿ ﴿ (آیت ۸) ''اے اہل ایمان! اللّه کی خاطر عدل و انساف کی گواہی دینے والے بن کر کھڑے ہوجاؤ! اور دیکھنا کسی قوم کی دشمنی تہمیں اس پر آمادہ نہ کردے کہ تم عدل سے انجراف کروے عدل کروئید پر ہیزگاری سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے'۔ مقدم الذکر آیت میں فرمایا گیا ہے کہ حق کی بات کہو چاہے وہ تمہاری اپنی ذات تمہارے والدین یا تمہارے اپنے کئے قبیلے کے خلاف جارہی ہو۔ دوسری آیت میں وہی بات برعکس طور پر کہی کہ کسی قوم کی دشمنی تمہیں اس پر آمادہ نہ کردے کہ تم عدل سے انجراف بات برعکس طور پر کہی کہ کسی قوم کی دشمنی تمہیں اس پر آمادہ نہ کردے کہ تم عدل سے انجراف کروے عدل سے کام لؤیہی تقویٰ کے زیادہ قریب ہے۔ یہ ہے عدل وقسط کی اہمیت جوقر آن کے دور عدل سے کام لؤیہی تقویٰ کے زیادہ قریب ہے۔ یہ ہے عدل وقسط کی اہمیت جوقر آن

حکیم میں بیان ہوئی ہے۔اورمطلوب یہ ہے کہ بیعدل وقسط اجتماعی نظام کی شکل میں ہو۔ سورة الحدید اورسورة الصّف کی دوآییات کا نقابلی مطالعہ

میں جا ہتا ہوں کہ آ گے بڑھنے سے پہلے زیر درس آ بیر مبارکہ کے اس جھے کا سور ق القّف کی آیت 9 سے ایک تقابلی مطالعہ کرلیا جائے۔

﴿هُوَ الَّذِي اَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدٰى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللَّذِيْنِ كُلِّهِ وَلَوْ كَبِرَهَ الْمُشْرِكُونَ۞

الْمُوْسَلِيْنَ ﴿ اَنْ مَرَانَ عَيْمِ كَانَتُمْ ہِ (بِهِ حَمْتَ بَمِراقْرَ اَنْ گُواہ ہے اس پر کہ) آپ فلفی اللہ کے رسول ہیں'۔ ﴿ قَ وَالْقُرْ اَنِ الْمُجِیْدِ ﴿ ) ''قرآن مجید کی قسم ہے۔''یہ باعظمت قرآن گواہ ہے آپ کی رسالت پر۔ ﴿ صَ وَالْقُوْ اَنِ فِی اللّذِی کُونَ ﴾ ''قسم ہے نقیمت جرقرآن کی'۔ بیقرآن جو ذکر والا ہے' نصیحت والا ہے' بہی آپ کی رسالت کا ثبوت ہے۔ تو یہ جان لیجے کہ قرآن حکیم صرف کتاب نہیں ہے' بلکہ یہ معجزہ + کتاب = الهدی ہے۔اوروہ جومیزانِ شریعت چلی آرہی تھی وہ اپنی تکمیل کو پہنے گئی ہے۔ دوروہ جومیزانِ شریعت چلی آرہی تھی وہ اپنی تکمیل کو پہنے گئی ہے۔ دین حق کی شکل میں۔

میری کتاب' نبی اکرم مُاللَّنْ کا کامقصدِ بعث: "تین مقالات پرشتمل ہے درمیانی مقالہ کا موضوع یہی ہے کہ حضور طَاللَّیْظُ کامقصد بعثت کیا ہے؟ اوراس میں تفصیل بیان کی گئی ہے کہ جیسے انسانی ذہن ارتقائی منازل طے کرتا ہے اسی طرح نوع انسانی کا فکراور ذہن بھی بحیثیت مجموعی ان ارتقائی مراحل سے گزراہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب انسان اپنے وہنی ارتقاء كاعتبار سے بلوغ كو بننج كيا تو محدرسول الله مناتيم في الهدى "كا اتمام موكيا۔اسى طريق سے تدنِ انسانی کا بھی ارتقاء ہوا ہے ۔ بھی انسان غاروں میں رہتا تھا' کوئی اجتماعی نظام تھا ہی نہیں ۔ پھر کوئی قبائلی نظام قائم ہوا' پھر کوئی ریائتی نظام قائم ہوا' پھر بڑی بڑی ممکنتیں قائم ہو گئیں۔اوراب آ کر پورانظام زندگی جس طور سے اجتماعیت کی گرفت میں آ چکاہے تواگروہ نظام سیح ہوتو تمام افراد کا معاملہ بھی بہتر ہوجائے گا'اور نظام ہی غلط ہوتو ظاہر بات ہے کہ معاشرہ تلیث ہوکررہ جائے گا۔ تو جب وہ تدن اس سطح کو پہنچ گیا کہروم اور فارس جیسی بڑی بڑی عظیم ملکتیں (Empires) قائم ہو گئیں تو اس وقت حضور طَالْتَیْزُمُ کو عدل وقسط برمبنی ایک کامل نظام اجتما کی (Politico-Socio-Economic system) دے کر جھیجا گیا' جسے آپ مَالَّاتِیْزُم نے جزیرہ نمائے عرب میں بالفعل قائم کرکے دکھایا اوراسے پوری دنیا میں قائم کرنے کی ذمہداری اُمت کے سپر دفر مائی۔ اور ظاہر بات ہے کہ جب تک اسے قائم کر کے نہ دکھا دیا جائے' پہنظام دنیا پر جحت نہیں بن سکتا۔

شہادت علی الناس پران دروس میں بھی گفتگو ہوئی ہے کہ شہادت زبان سے بھی دی

جاتی ہے دل سے بھی اور عمل سے بھی

وہی ذاتِ واحد عبادت کے لائق! زباں اور دل کی شہادت کے لائق!

مَم لُواسى ديتِ بِين: نَشْهَدُ أَنْ لاَّ إِلْهَ إِلاَّ اللَّهُ وَنَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ الله \_ ہمیں بیرگواہی این عمل سے بھی دینی جاہیے کہ واقعۃً ہم اللہ کواپناالہ معبود اور حاکم مطلق ما نتے ہیں اور محمطًا ﷺ کو واقعۃُ اللّٰہ کا رسول ما نتے ہیں۔ پھریہ گواہی انفرادی طور پر ہی نہیں' اجتماعی طور پر بھی مطلوب ہے اور یہ گواہی اُس وفت قائم ہوگی جب کہ وہ نظام عملاً قائم کر کے دکھایا جائے۔ ورنہ کہا جائے گا کہ یہ محض خیالی جنت (Eutopia) ہے باتیں تو بڑی الحِيى مِينُ ليكِن قابل عمل نهيں مِينُ انهو ني سي باتيں ميں۔ "سَيّدُ الْقُوْمِ خَادِمُهُمْ، " كهنا تو بڑا آ سان ہے'لیکن کیا واقعۃ کہیں ایسا ہوسکتا ہے؟ جی ہاں! اس کاعمکی نقشہ اگر دیکھنا ہوتو ابو بكراور عمر رضى الله تعالى عنهما كود كيه ليجيه ـ ايسانهيس ہے كه بس كوئى شاعرى كى گئى ہؤمعا ذالله -بلکہ وہ نظام عملاً قائم کر کے دکھایا جس میں ہر نوع سے توازن ہے۔عورتوں کوحقوق دیئے گئے ہیں'کیکن وہ حقوق اس طرح کے نہیں ہیں کہ خاندانی نظام درہم برہم ہوجائے۔عوام کو حقوق دیئے ہیں وہ خلیفۃ المسلمین کو دورانِ خطبہ ٹوک کر بوچھ سکتے ہیں کہ بیر کرتا آپ نے کہاں سے بنایا ہے؟ لیکن وہ آزادی اس طرح کی بھی نہیں ہے کہ وہ نظام ہی بالکل درہم برہم ہوکررہ جائے۔اسی طرح جوصاحبِ مال ہےاس کےاپنے حقوق ہیں کیکن مزدور کا اپنا حق ہے۔صاحب مال کواس کی اجازت نہیں دی جائے گی کہ سود کی بنیاد پراپنے مال میں اضافہ کرنے لگے اور ارتکازِ زر کا مرتکب ہو۔ اسلام کے نزدیک بیسب سے بڑی حرام شے ہے۔ یہ نظام ہے جودین حق کی شکل میں محمور بی منافید کے اور یا گیا۔

ہم تقابل کررہے تھے کہ جہال عمومی قانون بیان ہوا وہاں تین چیزیں فدکور ہو کیں:
﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا وَالْبِيّنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتٰبَ وَ الْمِيْزَانَ ﴾ ليكن محمد رسول
اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ہی الکتاب بھی ہے۔اوروہ نظام عدلِ اجتماعی دینِ حق کی شکل میں کامل نظام کی حیثیت سے ييْن كرديا كيا ـ توكس ليے بهيجاً حضور كو؟ ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللِّدِيْنِ كُلِّهِ ﴾ ' تاكهاس كوكل جنسِ دین پرغالب کردئے '۔اس نظام عدلِ اجتماعی کوغالب کر کے دکھائے۔ یہ نظام کسی اور نظام کے تابع رہے گا تو پھر ظاہر کیسے ہوگا؟ اگرید ملوکیت کے تابع ہو گیا' سر مایدداری کے تابع ہو گیا یا کسی اور نظام کے تابع ہو گیا تو پھروہ نظام نہیں مذہب بن جائے گا' جوعقا کد' مراسم عبودیت اور ساجی رسومات کا مجموعہ ہوگا۔ جبیبا کہ خلافت راشدہ کے بعد تدریجاً جب خلافت کا نظام ختم ہوااور ملوکیت آئی 'جاگیرداری آئی' سر مایدداری آئی' تو دین سکڑ کر مذہب کی صورت اختیار کر گیا۔اب بیصرف عقائداور نماز'روز ہ' حج اورز کو ۃ تک محدود ہو گیا۔اس کے علاوہ کچھ ذکراور مراقبوں کے حلقے اس میں راہ یا گئے۔ باقی رہا نظام' وہ تو بادشاہوں کا تھا۔محلات ان کے بننے گئے۔ بادشاہ کی محبوب بیوی کا انتقال ہوا تو کروڑوں رویے سے تاج محل بن گیا۔ بادشاہ کو کل جا ہے الحمرابن گیا۔ بادشاہ کے لیے توبر اشاندار توپ کائی جیسا محل ہونا چاہیے۔اسنبول میں جا کر دیکھئے کتناعظیم الشان محل بنایا ہے۔ کہاں عمر فاروق ﷺ تھے جو حجرے میں رہتے تھے کیکن ان کے نام سے قیصر وکسریٰ کے ایوانوں کے اندر لرزه طاری ہوتا تھا' کہاں بیعالم کہ عیاشیاں ہیں'ایوان سجار کھے ہیں'لیکن دنیا کے اندران کی کوئی حیثیت ہی نہیں ۔ تو بہر حال اس چیز کو بھے کہ محدرسول الله مَنَا لَیْنَا کُم کا مقصد بعثت یہ ہے : ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ ﴾ تا كهوه اس دين كوغالب كرين قائم كرين نا فذكرين اور پورے نظامِ زندگی پراسلام چھاجائے'اسلام غالب آجائے'اسلام قائم ہوجائے۔زندگی کا كوئى جزؤ كوئى پہلؤاس سے خارج اور آزاد نہ رہ جائے۔ وہى بات يہاں كهي گئى: ﴿ لَقَدُ ٱرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنْتِ وَٱنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتْبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُوْمَ النَّاسُ بالُقِسُطِه ﴾

## انزالِ حديد كى غرض وغايت

اب بيمقصد بوراكييم وكا؟ فرمايا: ﴿ وَ أَنْزِكْنَا الْحَدِيْدَ ﴾ "اورجم نے لوہا بھی اتارا

ہے' ﴿ فِیْهِ بَانُسْ شَدِیدٌ ﴾ ''جس میں شدید جنگ کی صلاحیت ہے' ۔' باس '' کا ترجمہ بعض حضرات صرف قوت کر دیتے ہیں کہ''اس میں بڑی طاقت ہے' لیکن اس کا حقیق ترجمہ''اسلحہ کی قوت' ہے۔ اسی لوہے سے تلوار' نیز ہ' ڈھال اور دیگر سامانِ جنگ تیار ہوتا ہے ہے'' باساء'' جب جمع کی شکل میں آتا ہے تو اس سے مراد فقر و فاقہ' بھوک اور تنگی ہوتا ہے لیکن جب''الباس'' آتا ہے تو یہ جنگ ہی کے معنی میں آتا ہے۔ ہمار نے نتخب نصاب کے درس دوم (آیۃ البر) میں یہ دونوں ہی الفاظ آئے ہیں۔ فرمایا:

ُ ﴿ وَالصَّبِرِيْنَ فِي الْبَاسَآءِ وَالصَّرَّآءِ وَحِيْنَ الْبَاسِ ﴿ ﴾ (البقرة: ١٧٧) ' 'اور صبر كَرِنْ و بإطل كى ) ﴿ اور صبر كَرِنْ و بإطل كى ) جنگ ميں ور (حق و بإطل كى ) جنگ ميں ' '

چنانچہ 'البُانساءِ '' سے تنگی فاقہ ' بھوک ' زخم وغیرہ کی تکلیف یا کوئی مصیبت وغیرہ مراد ہے' جبکہ ' البانس '' جنگ ہے۔انسان کااصل امتحان تو ' ' حَیْنی الْبَانس '' یعنی جنگ کے وقت ہی ہوتا ہے جہاں جان کے لالے پڑجا 'میں 'جہاں جان کی بازی کھیانی پڑے۔ جو وہاں پر صبر کا مظاہرہ کر سکیں وہ ہیں کہ جن کے بارے میں فرمایا گیا: ﴿ اُولِیْكَ الَّذِیْنَ صَدَقُولُ اللهِ مَالُولِیْكَ هُمُ الْمُتَقُونَ فَ ' ' یہ ہیں وہ لوگ جو واقعۃ (اپنے دعوائے ایمان میں ) سِچ ہیں اور یہی ہیں وہ لوگ جو واقعۃ متی ہیں۔ '' یہ بات ذہن میں رکھتے ہوئے ان الفاظ کا ہیں اور یہی ہیں وہ لوگ جو واقعۃ متی ہیں۔ '' یہ بات ذہن میں رکھتے ہوئے ان الفاظ کا مطالعہ سے جے: ﴿ وَیْمَنَافِعُ اللّٰهِ اللّٰ ا

آ گے فرمایا: ﴿ وَلِیکُعُلَمُ اللّٰهُ ﴾ ''اور تا کہ اللّٰہ یہ ظاہر کردے''۔' لِیکُلُمُ ''کالفظی ترجمہ ہے'' تا کہ الله دکھادے ظاہر کردے' تا کہ الله دکھادے ظاہر کردے''۔اس لیے کہ الله تعالی کاعلم تو قدیم ہے الله کومعلوم ہے کون کتنے پانی میں ہے

'لکین الله لوگوں کو دکھا دینا چاہتا ہے اور بی ظاہر کر دینا چاہتا ہے۔ ﴿مَنْ يَنْدُصُوهُ وَرُسُكُهُ بِالْغَيْبِ﴾ '' کون ہے وہ جوغیب کے باوجوداللہ کی اوراُس کے رسولوں کی مدد کرتاہے''۔ دین الله کا ہے جس کے قیام کی جدوجہد کرنا ہے۔ حاکمیت اللہ کے لیے ہے۔اس سور ہ مبارکہ کے پہلے جصے میں ہم دو مرتبہ بدالفاظ پڑھ کیے ہیں:﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْكُرْضِ ﴾ ''اس كى بادشابت ہے آسانوں ميں بھى اور زمين ميں بھى' \_ پھر ہم يہ بھى يره حكَّ بين ﴿ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ ﴾ "وبى غالب حكمت والاب" وه العزيز بهي ہے الحکیم بھی ہے۔ بادشاہ حقیقی وہ ہے حکم اس کا چلنا چاہیے۔ لہذا جولوگ اس لوہے کی طاقت کو ہاتھ میں لے کراللہ کے حکم کونا فذکرتے ہیں وہ اللہ کے مددگار ہیں۔اوراللہ کے اس دین کوعملاً قائم کرنا فرض منصبی ہے محمد رسول اللَّهُ عَلَيْتُو كا اور تمام رسولوں كا'تا كه دنیا میں عدل قَائم كرين ـاس كے ليے يہاں الفاظ آئے: ﴿لِيَقُوْمَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ "تاكه لوگ انصاف يرقائم موں' ـ سورۃ الشوري ميں واحد کے صیغے میں محدرسول الله مَثَاثِيْزُمُ کے ليے فر ما يا گیا: ﴿وَأُمِونَ لِلْأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ ﴾ "اور مجھے حکم دیا گیا ہے کہ تمہارے مابین عدل كرول'' ـ اورسورة التوبة' سورة الفتح اورسورة الصّف مين تين مرتبه بيرالفاظ آ گئے : ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللِّدَيْنِ كُلِّهِ ﴾ تو گويا كه جوبهي لو ہے كى طاقت لے كرمحدرسول اللَّهُ مَا لَيْنَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مَا لَيْنَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ نصرت کے لیے میدان میں آ گئے وہ ہیں اللہ کے بھی مدد گاراور رسول کے بھی مدد گار۔

# محدرسول اللهُ مَثَانَاتُهُ عَلَيْهِمُ كَالْحَرِيقِ انقلاب

یدوہ حقیقت ہے جس کے بارے میں میں نے کہا تھا کہا سے قرآن نے عریاں انداز میں بیان کیا ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کوئی بات کہنے میں کوئی جھجک نہیں' کوئی رکاوٹ نہیں۔ ازروئے الفاظ قرآنی: ﴿وَاللّٰهُ لَا یَسْتَحْی مِنَ الْحَقّی ﴿ (الاحزاب: ٣٠) ''اوراللہ حق بات کہنے میں نہیں شرما تا'' عام آدمی سمجھے گا یہ بات کہنے کی نہیں ہے اگر ہے بھی تو دل میں رکھواس کوزبان پر نہ لاؤ کیکن یہاں اچھی طرح بات سمجھا دی گئی ہے کہ دنیا میں نظام عدل اجتماعی کوقائم کرنے کا طریقِ کا رکیا ہے؟ اس کا پہلام حلہ بیہے کہ آپ کوجو

الهدكادي گئي ہے جو كتاب ہدايت بھى ہے اور مجز ہ بھى اس كے ذريعے سے لوگوں كو دعوت ديجے ـ اسى ہدايت كى لوگوں ميں تبليغ كيجے ـ اسى پيغام ربانى كو عام كيجے لوگوں كو ذہنا اور قلباً اسى پر مطمئن كيجے اسى حضم ات كو كھول كربيان كيجے ـ ﴿ وَ اَنْزَلْنَاۤ اللّٰهِ كَا لَيْهِ كُورُ لِتُبيّنَ اللّٰهَ اللّٰهِ كُورُ لِتُبيّنَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰه

ہمیں یانچویں جماعت میں سب سے پہلا سائنسی تجربه غالبًا بیکرایا جاتا تھا کہ لوہ چون اورلکڑی کے برادے کوعلیحدہ کیسے کیا جائے گا۔ ہاتھ میں مقناطیس لے کراس مکیچر پر پھیریئے تو اوہ چون اس کے ساتھ چہٹتا چلا جائے گا اور برادہ باقی رہ جائے گا۔ بالکل یہی معاملهاس' الهديٰ' كا ہے۔ يہ ہدايت كي طرف كينيخ والا مقناطيس ہے۔ اور بياسي كواپني طرف کھنچے گا جس کی اپنی فطرت کے اندر کسی نہ کسی درجے میں ہدایت موجود ہے۔اگروہ موجوذہیں توجیسے برادہ میگنٹ کے ساتھ نہیں چٹتا اسی طرح اس الہدیٰ کے ساتھ وہ ابوجہل نہیں چیٹے گا جس کی فطرت مسنح ہو چکی ۔ ابولہب نہیں چیٹے گا جا ہے وہ حقیقی بچاہے اور محمد رسول اللَّهُ كَاللَّهُ كَا لِيكِ و يوار ن كايرُ وسى ہے۔اس كا حال توبيرتھا كها كر حضور كے گھر ميں ہنڈيا يك رہی ہے تواس کے اندر بھی اس کے گھر سے غلاظت چینکی جارہی ہے اور پیسگا چیا کرر ہاتھا جو باپ کی جگه پر ہوتا ہے'لیکن عناد'دشنی' شقاق اور حسد کے جذبات کے زیرا ثروہ اندھا بہرا ہو چکا تھا۔ اس حوالے سے جان لیجے کہ جس کے اندر صلاحیت ہے وہی اس مقناطیس کے ذریع کھنچ گا۔جو شے حرارت کے لیے اچھے موسل ( کنڈ کٹر) کا درجہ رکھتی ہے اسی میں حرارت سرایت کرے گی ۔اس طرح جو بچلی کے لیے اچھا موصل ہے'اس میں سے الیکٹرک كرنٹ گزر سكے گا۔ليكن بہرحال آپ اس ميكنٹ كو پھيلائيں۔ جتنا بڑا معاشرہ ہے اس

پیانے پر پھیلائیں گے' تب ہی اس میں جو بھی سلیم الفطرت لوگ ہیں وہ چٹ کر آئیں گے۔ اگر آپ سے الوگوں کو کیا پتا چلے گے۔ اگر آپ صرف اپنی گلھیا میں گڑ پھوڑتے رہیں گئے تو آس پاس کے لوگوں کو کیا پتا چلے گا؟ لہذا آپ اپنے میدانِ کار کی وسعت کے مطابق اس قر آن کی وعوت کو پھیلا ئے عام سے جھے۔

پھریہ کہ یہ دعوتِ قرآنی وقت کی ذہنی سطح کے مطابق ہو۔ یہ نہ ہو کہ آپ صرف وعظ کہہ رہے ہوں اور آپ کے معاشرے کا جوذین عضر ہے وہ اس کی طرف توجہ ہی نہ دے۔ آپ جو دعوت دے رہے ہیں اس کے لیے دلائل اور براہین ہونے چاہئیں۔ ازروئے الفاظ قرآنی: ﴿ اُذُ عُ اِلٰی سَبِیْلِ رَبِّكَ بِالْحِکْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالَّتِی قَرآنی: ﴿ اُذُ عُ اِلٰی سَبِیْلِ رَبِّكَ بِالْحِکْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالَّتِی قَرآنی: ﴿ اُذُ عُ اِلٰی سَبِیْلِ رَبِّكَ بِالْحِکْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالَّتِی هِی اَحْسَنُ ﴿ وَ النحل: ۲۰ استے کی طرف وعوت دو حکمت اور عمدہ اور عمدہ نے داستے کی طرف وعوت دو حکمت اور عمدہ نے ماتھ اور لوگوں سے مباحثہ کروا سے طریقے پر جو بہترین ہو'۔ قرآن میں حکمت بھی ہے ورآن میں حکمت بھی ہے ورآن برہان بھی ہے قرآن میں حکمت بھی ہے ﴿ ذَلِكَ مِمَّا اَوْ حَی اِلْیْكَ مِنَّ الْحِکْمَةِ ﴾ (بنی اسراء یل: ۳۹) '' یہ ہیں وہ حکمت کی باتیں جو تیرے رب نے تی تعلیم یافتہ طبقے نے تھے پر وی کی ہیں'۔ آپ اپنے معاشرے کے ذبین عناصر کو متاثر کیجے تعلیم یافتہ طبقے میں اسے عام کیجے۔قرآن کے وعظ وضیحت کے ذریعے سے عوام الناس کو صیخے۔ میں اسے عام کیجے۔قرآن کے وعظ وضیحت کے ذریعے سے عوام الناس کو صیخے۔

بہرحال جن کے اندر بھی خیراور بھلائی ہے صلاحیت ہے وہ کھنچے چلے آئیں گے۔
الیکن جن کے اندرصلاحیت نہیں ہے وہ نہیں آئیں گے۔ اور جن کے پیش نظر مفادات ہیں
وہ بات کوتی سمجھ کر بھی نہیں آئیں گئے جیسے کہ میں پہلے مثال دے چکا ہوں کہ یہود کے علاء
سے بڑھ کر کون تھا جو حضور شکھنٹی کو پہچان سکتا تھا؟ قرآن ان کے بارے میں کہتا ہے:
﴿ يَعْدِ فُونَهُ كُمَا يَعْدِ فُونَ اَبْنَاءَ ہُم ﴿ (البقرة: ٦٤١) ' وہ انہیں اس طرح پہچانے ہیں
جیسے اپنی اولا دکو پہچانے ہیں' ۔ لیکن انہوں نے آپ کو مانا کیوں نہیں؟ اس لیے کہ ان کی جیسے بچودھر اہٹیں تھیں' ان کی مندیں تھیں' ان کی حیثیت تھے۔ وہ کتا ہے الہی کے عالم تھے۔
لوگ آ آکران سے فتو کی مانگتے تھے'ان سے مسکے پوچھتے تھے۔ وہ کتا ہے الہی کے عالم تھے۔
لہذا اب اگر وہ حضور مُنافِین کی مان لیے' تو ان کی حیثیت ختم ہوتی تھی۔ چنانچہ ہیں مان اس

جنت کے عوض خرید لی ہیں۔وہ اللہ کی راہ میں جنگ کرتے ہیں تو قتل کرتے بھی ہیں اور قبل ہوتے بھی ہیں۔''

غزوہ بدر میں سرقرشی مارے گئے اور صحابہ کے میں سے صرف تیرہ شہید ہوئے۔ان کے علاوہ ایک زخمی تھے جو مدینہ والیسی پر راستے میں شہید ہو گئے۔لیکن غزوہ احد میں مسلمانوں کی ایک غلطی کی وجہ سے پانسہ بالکل بلیٹ گیا اور ستر مسلمان شہید ہو گئے۔تو ''یقتلون وَ وَیُقْتِلُونَ '' کا معاملہ تو کرنا پڑے گا'انقلاب اس کے بغیر نہیں آتا۔انقلاب کے لیے جان بھی دینی پڑے گی اور اس کے لیے طاقت کا استعال بھی کرنا ہوگا۔

دین کے بعض حقائق کو علامہ اقبال نے بڑی خوبصورتی سے اشعار کے قالب میں ڈھال دیا ہے۔ان کے بیدوشعر ملاحظہ کیجیے:

(۱) گفتند جہانِ ما آیا بتو می سازد؟
گفتم کہ نمی سازد گفتند کہ برہم زن!
"الله تعالیٰ نے مجھ سے کہا کہ یہ جو میری دنیا ہے کیا یہ تنہارے لیے
سازگار ہے؟ (یعنی کیااس کاموجودہ نظام تمہیں پیند ہے؟ تم اس پرمطمئن
ہو؟) میں نے عرض کیا کہ نہیں 'یہ میرے لیے سازگار نہیں ہے۔اس پراللہ
نفر مایا کہ پھراسے توڑ پھوڑ کرر کھ دو!"

اوراس 'برجم زن!''کاطریقِ کارکیا ہے؟اسے اقبال نے اگلے شعر میں واضح کردیا ہے (۲) با نشهٔ درویثی در ساز و دمادم زن چوں پختہ شوی خود را بر سلطنتِ جم زن!

پہلامرحلہ درویشی یعنی دعوت و بلیغ کا ہوگا۔گالیاں کھا کربھی دُعا کیں دی ہوں گی۔ پھراؤ کے جواب میں بھی پھول پیش کرنے ہوں گے۔ جولوگ خون کے بیاسے ہیں انہیں معاف کرنا ہوگا۔جیسے کہ اہل طائف کی طرف سے شدید ترین اذیت رسانی کے بعد بھی نبی رحمت منا اللہ آگا کی زبان مبارک سے بیالفاظ نکلے: اکلہ میں اللہ قوم کی فرائی کے بدی سے میں تو اللہ! میری قوم کو ہدایت دے۔ اس لیے کہ یہ جانتے نہیں ہیں'۔ دعوت کے مرحلے میں تو اللہ! میری قوم کو ہدایت دے۔ اس لیے کہ یہ جانے نہیں ہیں'۔ دعوت کے مرحلے میں تو

حوالے سے جان لیجے کہ مراعات یا فتہ طبقے کا ایک بڑا حصہ 'جس کے موجودہ نظامِ باطل کے ساتھ مفادات وابستہ ہیں'اس دعوت پر کان نہیں دھرےگا۔ بلکہ ان کی تو کوشش میہ ہوگی کہ انقلابِ اسلامی کا راستہ روکو! نظامِ کہنہ کے پاسبانو' میہ معرضِ انقلاب میں ہے!! ان کی تو آپس میں جتھہ بندیاں بنیں گی کہ آؤایئے مفادات کے شخفط کے لیے کھڑے ہوجاؤ۔

چنانچە اب ایک ہی راستہ ہے کہ جوسلیم الفطرت لوگ آ گئے ہیں' ان کو جمع کیا جائے اوران کا تزکیه کیا جائے۔ان کی نتیں بھی خالص ہو جائیں 'کوئی کھوٹ نہ رہے۔ان کی شخصیتیں نکھر جائیں۔لوگوں کوان کے کردار کے بارے میں کوئی شک وشبہ نہ رہے۔ پیر آ ز مائشۇں میں سے گز ریں'امتحانوں میں سے نکلیں'اور کندن بن جائیں۔ پھران کومنظم کرو' آ رگنا ئز کرواوران کوبٹ کرکوڑا بناؤ۔ جیسے مختلف دھا گوں اور رسیوں کوبٹ دیں تو کوڑا بنتا ہے۔ علیحدہ علیحدہ دھا گا کمزور ہوتا ہے اسے جوچاہے توڑ سکتا ہے ۔لیکن دھا گوں کو بٹ کر رسیاں اور رسیوں کو باہم بٹ کر جو کوڑا بنایا جاتا ہے یہ بہت مضبوط ہوتا ہے۔ چنانچہ آپ نے بیجوکوڑ ابنایا ہے اب بیکوڑ اباطل کے سرپردے مارو۔ بیہ ہےاصل میں فلسفہ انقلاب۔ ا س کے لیے ظاہر بات ہے کمرانا پڑے گا۔اورٹکرانے کے لیے جب میدان میں آؤ گے تو ۔ یقتلون کےساتھ یقتلون بھی ہوگا۔ جہاں قتل کرو گے وہاں خود بھی قتل ہو گے۔ تمہیں کوئی گارٹی نہیں دی جاسکتی کہتم قتل نہیں ہو گے۔ یہ گارٹی تو صحابہ کرام ﷺ کو بھی نہیں دی گئی۔حضرت حمز ہ رضی اللہ عنہ کوکوئی لوہے کا جسم نہیں دیا گیا تھا کہ برچھااس کے یارنہیں ہو گا۔ چنانچہوحثی کی برچھی حضرت حمزہ کو ناف کے قریب لگی اورجسم کے آرپار ہوگئی۔ جب صحابہ کرام ﷺ کو ایسی کوئی ضانت نہیں دی گئی تھی تو پھراور کون ہوگا جسے کوئی ضانت حاصل ہویا اللہ کی طرف سے انشورنس ہو؟ نہیں ۔ بلکہ اللہ تعالیٰ نے تو دوٹوک الفاظ میں ارشاد

گویا بدھ مت کے بھکشوؤں والی روش اختیار کرنی پڑے گی۔ دعوت کے اندر تو التجابھی ہوتی ہے کہا جت بھی ہوتی ہے کہا جت بھی ہوتی ہے کہا جت بھی ہوتی ہے کہا دیا۔ کہد یا 'کسی نے کچھ کہد یا۔

رسول اللَّهُ مَا لِنَّا عَلَيْهِ طَا يُف مِين وہاں کے نتیوں سرداروں سے ملے ہیں۔ایک نے کہا: اچھاجی آپ کے سواکوئی نہیں ملاتھا اللہ کورسول بنانے کے لیے؟ نکل جاؤیہاں سے! ایک نے کہا: جاؤ چلے جاؤ میں تم سے بات بھی نہیں کرنا چا ہتا۔ ایک نے کہا: یا تو تم جھوٹے ہو یا سے ہوا گرجھوٹے ہوتو جھوٹے کو میں منہیں لگا تا اور اگر سے ہوتو میں کہیں گستاخی کر بیٹھوں گا۔لہذا بہتر ہےتم روانہ ہی ہوجاؤ۔ایسے ایسے زہر میں بچھے ہوئے جملے محدرسول الله مُثَاثِّيَةُم كو سننے ریٹے۔اور پھر جب وہاں سے واپس روانہ ہوئے توانہوں نے وہاں کے اوباش لڑکوں كوآپ كے پیچھے لگا دیا'جنہوں نے محبوبِ ربُّ العالمین مَنَّالِیُّ اِلْمِیرِ پَقِراوُ شروع كر دیا۔ تاك تاک کر ٹخنے کی ہڈی کونشانہ بنایا جار ہاہے۔اوراُس وفت صرف ایک سائھی زید بن حارثہ ﷺ آ یعنگانیکا کے ہمراہ تھے۔ایک آ دمی ایک طرف سے ہی ڈھال بن سکتا ہے۔حضرت زید کے حضور مُنالیّن کم کو بیانے کے لیے آپ و cover کرنے کے لیے ایک طرف آتے تواوباش دوسری اطراف سے پھر مارتے جسم اطہرلہولہان ہور ہاہے۔ یا وُں میں آ کرخون جوتوں میں جم گیا ہے۔ پھر کچھ خشی ماری ہوگئ تو آپ بیٹھ گئے ہیں۔اس پرایک غنڈے نے ایک بغل میں ہاتھ ڈالا' دوسرے نے دوسری بغل میں' اور حضور مَثَاثَاتِیَا ﷺ کہا کہا تھو' چلو! دعوت کے مرحلے میں ۔ بیفتشہ ہے اللہ کے رسول عَلَيْنَا کا محبوب ربُّ العالمین عَلَاثَیْنَا کا۔ سیّر الاوّ لين والآخرين مَثَاثَاتُهُمُ كاـ

رسول الله مَنَّ اللَّيْمَ اللهُ مَنَّ اللَّهُ مَنِي وَاقَى اعتبار سے ابتلاء اور امتحان کا بینقط عروت (Climax) ہے۔
شہر سے باہر آ کر آ پ مَنْ اللَّهُ اللهُ ایک پھر سے ٹیک لگا کرتشر یف رکھتے ہیں اور اس موقع پروہ دعا
آ پ کی زبانِ مبارک سے نکلتی ہے کہ جس کو پڑھتے 'سنتے اور سناتے وقت کلیجش ہوتا ہے:
اکلّٰہُ ہُمَّ اِلَیْکَ اَشْکُو ْ ضُعْفَ قُوْتِیْ وَقِلَّهُ حِیْلَتِیْ وَهُوَ اِنِیْ عَلَی النَّاسِ
اللّٰہُ ہُمَّ اِلَیْکَ اَشْکُو ْ ضُعْفَ قُوتِیْ وَقِلَّهُ حِیْلَتِیْ وَهُوَ اِنِیْ عَلَی النَّاسِ
اللّٰہُ ہُمَّ اِلَیْکَ اَشْکُو ْ ضُعْفَ قُوتِیْ وَقِلَّهُ حِیْلَتِیْ وَهُو اِنِیْ عَلَی النَّاسِ
اللّٰہُ ہُمَّ اِللّٰہ کہاں جاؤں 'کہاں فریاد کر آیا

ہوں'ا پنی قوت کی کمی اوراپنے وسائل وذرائع کی کمی کی ۔۔۔اورلوگوں میں جورسوائی ہورہی ہے'اس کی'۔

الٰی مَنْ تَکِلُنِیْ؟ الٰی بِعَیْدٍ یَجْهَمُنِیْ اَوْ اِلٰی عَدُوٍّ مَلَّکُتَ اَمْرِیْ؟ ''اے اللہ! تو جھے کس کے حوالے کر رہاہے؟ کیا تو نے میرا معاملہ دشمنوں کے حوالے کر دیاہے کہ وہ جوچاہیں میرے ساتھ کرگزریں؟''

إِنْ لَمْ يَكُنْ عَلَيَّ غَضَبُكَ فَلَا أَبَالِي!

'' پروردگار! اگر تیری رضایبی ہے اور اگر تو ناراض نہیں ہے تو پھر میں بھی راضی ہوں' مجھے اس تشدد کی کوئی پروانہیں ہے۔'' (ع سرِ تسلیم نم ہے جو مزاج یار میں آئے!)

اَعُودُ بِنُورٍ وَجِهِكَ الَّذِي اَشْرَقَتْ لَهُ الظُّلُمْتُ

''اےربَّ بین تیرےروئے انور کی ضیاء کی پناہ میں آتا ہوں جس سے ظلمات منور ہوجاتے ہیں۔''

اُس وقت ملک الجبال حاضر ہوتا ہے کہ اللہ نے مجھے بھیجا ہے میں پہاڑوں پر مامور فرشتہ ہوں۔ آپ اگر حکم دیں تو میں ان دونوں پہاڑوں کو کرا دوں جس کے مابین طائف کی بیستی ہوں۔ آپ اگر حکم دیں تو میں ان دونوں ہوا ہے۔ فرمایا: نہیں کیا عجب کہ اللہ تعالیٰ ان کی آپ کے ساتھ بیسلوک ہوا ہے۔ فرمایا: نہیں کیا عجب کہ اللہ تعالیٰ ان کی آپ کندہ نسلوں کو ہدایت دے دے۔

اب بتائے کون بدھمت کا بھکشودرو لیٹی میں اس سے آگے جائے گا؟ اور جبکہ اپنے ساتھی نگاہوں کے سامنے ذرخ کیے جارہے ہیں حضرت سمیہ رضی اللہ عنہا ذرخ کی جارہ یہ ہیں ان کے شوہر حضرت یاسر کھی کو ابوجہل نے جس برے طریقے سے سرعام گلڑے کر دیا 'اس پر بھی آپ نے اہل ایمان کو شتعل نہیں ہونے دیا۔ تشدد و تعذیب کے وقت حضور سکا ٹیٹی آپ نے اہل ایمان کو شتعل نہیں ہونے دیا۔ تشدد و تعذیب کے وقت حضور سکا ٹیٹی آپ نے اہل ایمان کو شتعل نہیں ہونے دیا۔ تشدد و تعذیب کے وقت حضور سکا گئی آپ نے اہل جنت ہے 'ان کے پاس سے گزرتے تو یہ فرماتے: ((اضیر و وال یک آل یک سے کسی کو اجازت نہیں دی کہ ابوجہل کی تکہ بوٹی کر دے۔ اس لیے کہ ابھی مرحلہ درویتی کا ہے۔

ایک طافت بنانا ہے تا کہ نظام باطل سے ٹکرایا جائے۔ ایسے سرفروش اورایسے جان فروش تیار کرنے ہیں کہ جواپنے سرکی اور جان کی بازی کھیلنے کو تیار ہوں۔ جیسے سورۃ الاحزاب میں

﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ رِجَالٌ صَدَقُوْا مَا عُهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ ۚ فَمِنْهُمْ مَّنْ قَطٰى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَّنْ يَنْتَظِرُ ﴾

''اہل ایمان میں وہ جوان مرد ہیں کہ جوعهدانہوں نے اللہ سے کیا تھا وہ سچا کر دکھایا۔ پس ان میں سے وہ بھی ہیں جواپی نذر پیش کر چکے اور جو باقی ہیں وہ منتظر ہیں کہ کب باری آئے''۔

گویا ,

وبالِ دوش ہے سر' جسمِ ناتواں پہ مگر لگا رکھا ہے ترے خنجر و سناں کے لیے!

تویہ ہے وہ آیت مبارکہ جس کے بارے میں میں کہا کرتا ہوں کہ دنیا جرکے انقلابی لٹریچر میں اس سے زیادہ عریاں انقلابی الفاظ کہیں نہیں ملتے! فرمایا: ﴿ وَٱنْزَلْنَا الْحَدِیْدُ فِیْهِ مِیں اس سے زیادہ عریاں انقلابی الفاظ کہیں نہیں ملتے! فرمایا: ﴿ وَٱنْزَلْنَا الْحَدِیْدُ فِیْهِ بَاسٌ شَدِیْدٌ ﴾ ''اور ہم نے لوہا اتارا جس میں قوت ہے جنگ کی' ﴿ وَآمَنَافِعُ لِللَّهُ مَنْ یَنْصُرُهُ لِللَّمَاسِ ﴾ ''اور لوگوں کے لیے پھے اور فائدے بھی ہیں' ﴿ وَلِیَعْلَمُ اللّٰهُ مَنْ یَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَیْبِ ﴾ ''اور تاکہ اللّٰد کیھے کہون ہیں وہ (صادق الایمان وفاوار بندے) جو غیب میں رہتے ہوئے اللہ اور اس کے رسولوں کی مدد کرتے ہیں؟''ایمان کا دعویٰ تو آسان ہے' مگے۔

یہ شہادت گر الفت میں قدم رکھنا ہے لوگ آسان سمجھتے ہیں مسلمان ہونا!

محبوبيتِ الهي كامقام

اس كساته سورة القف كى بيآيت جوڙ ليجي: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُعِجبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَانَهُمْ بُنيَانٌ مَّرْصُوْصٌ ﴾ ' اللَّهُ كَوْتُحبوب بين (اپنوه بندے) جو

نغمہ ہے بلبلِ شوریدہ ترا خام ابھی! اینے سینے میں اسے اور ذرا تھام ابھی!

ابھی ذرا اپنے جذباتِ انقام کو تھا ہے رکھو! ابھی مرحلہ Passive Resistance کا ہے۔ ایک وقت آئے گا کہ تمہارے ہاتھ کھول دیئے جائیں گے۔ وہ وقت آئے والا ہے کہ تمہیں اذنِ قال ملے گا، تمہیں این کا جواب پھر سے دینے کی اجازت ملے گا۔ تمہیں این کا جواب پھر سے دینے کی اجازت ملے گا۔ کین ابھی این میدان اپنے ہاتھ باندھے رکھو! پھر وہ وقت آیا کہ اب تلواریں بھی ہیں نیزے بھی ہیں میدان میں آئے ہیں ﴿ یُقَاتِلُونَ فَی صَبِیلِ اللّٰهِ فَیقَتُلُونَ وَ یُقْتِلُونَ ﴾ کا نقشہ دنیا کے سامنے میں آئے ہیں ﴿ یُقَاتِلُونَ فِی صَبِیلِ اللّٰهِ فَیقَتُلُونَ وَ یُقْتِلُونَ ﴾ کا نقشہ دنیا کے سامنے پیش کیا ہے۔ اس سارے process کوعلامہ اقبال نے دومصرعوں میں بیان کر دیا ہے۔

با نشهٔ درولیثی در ساز و دما دم زن! چول پخته شوی خود را بر سلطنت جم زن!!

پہلامر حلہ یہ ہوگا کہ درویتی کی روش اختیار کرؤدرویتی کی خوپختہ کرتے رہو۔ دعوت و
تربیت کے مرحلے میں دعوت دیتے رہؤ محنت کرتے رہؤ تربیت اور تزکیہ کرتے رہواوراس
دوران تمام تکلیفیں اور صببتیں پورے صبر کے ساتھ جھیلوا ور برداشت کرو۔ ساتھ ساتھ اپنی
تنظیم پر توجہ دؤ ساتھیوں کو منظم کرو۔ اور جب تعداد کے اعتبار سے اور کیفیت و کمیت دونوں
اعتبارات سے تیار ہوجاؤ کہ سیرت بھی پختہ ہوچکی ہوئر بیت بھی ہوچکی ہوئر کیا ہو اعلی ہوئر کیا ہو تول ہوئر کیا ہو تول کو تول کے انسان کا ظاہر باطن ایک ہوچکا ہوئر منظم ہو چکے ہوں ایک امیر کی
دعوت پر کھڑے ہوکر لبیک کہیں اور اپنی جانوں کی قربانی دینے کے لیے تیار ہوجا کیں اور اپنی جانوں کی قربانی دینے کے لیے تیار ہوجا کیں اور اگردو کئے کا حکم دیا جائے تورک جا کیں تو پھر نظام باطل سے ٹکراجا کیں بھے چوں پختہ شوی خود رابر سلطنت جم زن! جب خود کو پختہ کر لوتو اب اپنے آپ کو سلطنت جم پردے مارو! یہ ہو دو

سورۃ الحدیدی آیت ۲۵ میں یہ پوراطریق انقلاب دوٹوک انداز میں بیان فرمادیا گیا ہے کہ ہم نے دلیل بھی اتاردی 'کتاب بھی نازل کر دی اور میزان بھی اتار دی ۔ کتاب کی دعوت سے لوگ آپ کے قریب آجا کیں گے۔ لیکن اب ان کومنظم کر کے دی۔ کتاب کی دعوت سے لوگ آپ کے قریب آجا کیں گے۔ لیکن اب ان کومنظم کر کے

مراقبوں میں منہمک رہااوراس کے اردگر دباطل پروان چڑھتارہا' پھیلتارہا' اس کا بول بالا ہوتا رہا۔شریعت کی دھجیاں بھرتی رہیں اور بیدلگا رہا اپنے اس کام میں' تو بیدوسروں سے زیادہ بڑا مجرم ہے۔لہذا الٹواس بستی کو پہلے اس پر پھر دوسروں پر۔

دوسری طرف اگراپنی تربیت اور اپنا تزکیه کیے بغیر میدان میں آجاؤ تو وہی کچھ ہوگا جو
آج جہاد کے نام پر ہور ہاہے۔ اس طرح جہاد بدنام بھی ہوگا اور فساد کی شکل اختیار کرے گا۔
کسی اجتماعیت میں نہ دعوت کا مرحلہ آیا 'نہ تربیت اور تزکیہ کا 'اور نہ ہی قول وفعل میں مطابقت
پیدا کی گئی اور نکل کھڑے ہوئے کلاشکوف لے کر جہاد کرنے کے لیے! چنا نچاس جہاد کا دنیا
میں مذاق اڑر ہاہے اور جہاد بدنام ہورہا ہے۔ اس طرح دین کی بنیا دی اصطلاحات کورسوا
کیا جارہا ہے اور اس کے نتیج میں سوائے فساد کے کچھ حاصل نہیں ہورہا۔

## موجوده حالات میں مسلح تصادم کامتبادل

محد رسول الدُّمَا اللَّهُ القَلَّمَ عَلَم بِي القلاب پر میری پوری کتاب '' منج القلاب نبوی موجود ہے اوراس موضوع پر میر ہے اردواورائگریزی خطابات کے آڈیواورویڈ یوسٹس بھی موجود ہیں۔ ان خطابات میں میں نے پوری تفصیل سے واضح کیا ہے کہ منج القلاب نبوی یعنی محمد رسول الدُّمَا اللَّهُ اللَّهُ القلاب کیا ہے اس کے مختلف مراحل کیا ہیں اور یہ کہ آئ کے کے زمانے میں سلح تصادم اور قال کی متبادل کیا صورت ہے۔ آئ کے دَور میں قال کیک طرفہ (one way) بھی ہوسکتا ہے۔ یک طرفہ جنگ یہ ہوگی کہ آپ منگرات کے خلاف مظاہر وں اور picketing) بھی ہوسکتا ہے۔ یک طرفہ جنگ کے میوں اور اعلان کردیں کہ جب مظاہر وں اور اعلان کردیں کہ جب عیدران میں نکل کھڑے ہوں اور اعلان کردیں کہ جب ہوگی کہ آپ میان کی خال میں میں آئیں ہوتا' ہم گیکس اور لگان نہیں دیں گے۔ بیسودی نظام جو چل رہا ہے بیجرام ہے ہم اسے چلخ ہیں دیں گے!! اس پر قانون نافذ کرنے والے ادارے حرکت ہے بیجرام ہے ہم اسے چلخ ہیں دیں گے!! اس پر قانون نافذ کرنے والے ادارے حرکت میں آئیں گے۔ اور آپ پر لاٹھیاں برسیں گی' گولیاں چلیں گی۔ اب اگر یہ مظاہرین ثابت میں آئیل کارروائی نہ کریں اور گولیوں کے سامنے سینہ سیر رہیں تو بالآخر حکومت وقت قدم رہیں' جوابی کارروائی نہ کریں اور گولیوں کے سامنے سینہ سیر رہیں تو بالآخر حکومت وقت کو ہار ماننا پڑے گی اور انقلاب آجائے گا۔ ایران کی مثال آپ کے سامنے موجود ہے کہ کو ہار ماننا پڑے گی اور انقلاب آجائے گا۔ ایران کی مثال آپ کے سامنے موجود ہے کہ

اُس کی راہ میں جنگ کرتے ہیں صفیں باندھ کر'گویا کہوہ سیسہ پلائی ہوئی دیوار ہیں'۔
سورۃ الحدید اس اعتبار سے عجیب سورت ہے کہ اس میں لفظِ جہاد آیا نہ قال 'لیکن دونوں کے مضامین موجود ہیں۔ لفظ 'الحدید' (لوہا) میں اسلحہ کا ذکر آگیا۔ بیام آم المسجات ہے اور کل مسجات کے سارے مضامین اس میں جمع ہیں۔ ﴿ وَلِیَعْلَمُ اللّٰهُ مَنْ یَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَیْبِ ﴿ ﴾ کے الفاظ میں گویا واضح کر دیا گیا کہ اللّٰہ کوتو محبت ان اہل ایمان سے جواس کی اور اس کے رسولوں کی مدد کرتے ہیں'غیب میں ہونے کے باوجود' ہے۔

محبت مجھے اُن جوانوں سے ہے ستاروں یہ جو ڈالتے ہیں کمند!

الله کومجوب اپنے وہ بندے ہیں جولو ہے کی طاقت کو ہاتھ میں لے کر اللہ کے دشمنوں کی سرکوبی کے لیے میدان میں آتے ہیں۔ وہ نہیں کہ جوع '' تو فقط اللہ ہؤ اللہ ہؤ اللہ ہو!''کے مصداق اپنے گھروں میں بیٹھے ہوئے ضربیں لگاتے جائیں اور ساری عمر ضربیں لگاتے ہوئے ہی گز اردیں۔ نہ زندگی میں باطل کے ساتھ بھی پنجہ آز مائی کا موقع آئے نہ بھی باطل کے ساتھ بھی پنجہ آز مائی کا موقع آئے نہ بھی باطل کے ساتھ بھی کے داکھ کے داکھ کے کا کہ کو لکا ارفع کا۔

اس طرزِ عمل کے بارے میں میں بیصدیث بارہا سناچکا ہوں کہرسول اللہ عَلَیْہِ ارشاد فر مایا: اَوْ حَی اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ اِلٰی جِبْرِئِیلَ عَلَیْهِ السّلامُ اَنِ اقْلِبْ مَدِیْنَةَ کَذَا وَ اللّٰهُ عَلَیْهِ السّلامُ اللهِ عَلَیْهِ السّلامُ اَنِ اقْلِبْ مَدِیْنَةَ کَذَا بِاَهْلِهَا۔ ''الله تعالی نے حضرت جرئیل علیہ السلام کو حکم دیا کہ فلاں فلاں بستیوں کو ان کے رہنے والوں سمیت ملیٹ کردو۔' قَالَ : فَقَالَ : یَا رَبِّ اِنَّ فِیْهَا عَبْدُكُ فَلَانًا لَهُ يَعْصِلُكَ طَرَفَةَ عَیْنِ حضور مَّ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ

ك بعد عَمَ آ كيا كه ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾ (البقرة: ۱۹۰) ''اورالله كي راه مين ان سے جنگ كرو جوتم سے جنگ كرتے ہيں''۔اور ﴿ وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتُنَدُّ وَيَكُونَ اللِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ (الانفال: ٣٩) "اور ان ( کا فروں ) ہے جنگ کرتے رہو یہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہےاور دین گل کا گل اللہ کے لیے ہو جائے''۔ان دوطرح کے احکام میں بظاہر زمین و آسان کا فرق ہے کیکن در حقیقت بیایک پراسیس کے دومختلف مراحل ہیں ۔اسی طرح ایک وقت میں آنحضور طُالْتَیْامُ دب کرصلح کررہے ہیں صلح حدیدیا کی شرائط یقیناً بڑی غیرمساوی (unequal) تھیں اور بیمعاہدہ ہونے کے بعدمسلمان بہت رنجیدہ و دل گرفتہ ہو گئے تھے۔ یہی وجبھی کہ جب رسول اللَّه مَنَّاللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ انْہِينِ و بين قرباني كے جانور ذبح كر كے احرام كھولنے كاتحكم ديا توان ميں ے ایک آ دمی بھی نہیں اٹھا۔مسلمانوں کے دل اس در جے زخمی تھے کہ ہم کیوں دب کرصلح کر رہے ہیں۔ لیکن ایک سال کے بعد قریش کا سردارا بوسفیان چل کرمدینه منوره آتا ہے اوروہ خوشامدیں کررہاہے سفارشیں کروار ہاہے کہ خدا کے لیے ملح کی تجدید کر لیجے کیکن حضور مُثَاثِیْاً نہیں کررہے کیوں؟اس لیے کہاب محمدرسول الله مُنافِیّا بِمَا کہ وجہد دعوت کے مرحلے سے نکل کر جہادوقال کے مرحلے میں داخل ہو چکی ہے۔اسی کے بارے میں تو ٹائن بی نے کہا تھا

"Muhammad failed as a prophet but succeeded as a statesman."

اس لیے کہ اس کی آئمیں صرف ظاہر کو دیکھ رہی تھیں' آنحضور مُنَالِّیْا ہِمُ کے منبج انقلاب کی حکمتِ ترتیب سے واقف نہیں تھیں' لہٰذا اسے حضور مُنَالِیْا ہُمُ کی زندگی میں تضاد نظر آیا اور اس خمست ترتیب سے واقف نہیں تھیں کو مکہ والے محمم مُنالِیْا ہُمُ تنظر آتے ہیں' جیسے حضرت کیلی الکیلا اور عیسی الکیلا تھے۔ انہیں نظر آتا ہے کہ مکے والا محمد یقیناً بچی الکیلا اور عیسی کی طرح دعوت دے رہا ہے' تبلیغ کر رہا ہے' ماریں کھارہا ہے' گالیاں سن رہا ہے' لیکن وہی محمد رسول الله مُنالِقی المرہ سے میں آکرایک مدیر ہے' حکمران ہے' جنگ ہوئے ہے۔ اور

ایرانیوں نے تمیں چالیس ہزار جانوں کی قربانی دی تو وہاں انقلاب آگیا۔ تشمیر میں بھی چالیس ہزار جانوں کی قربانی دی جو ایس ہزار جانوں کی قربانی ہیں۔ کہاں ایران جالیس ہزار جانیں دی جاچکی ہیں' لیکن وہاں ابھی اس کے کوئی آثار نہیں ہیں۔ کہاں ایران جتنا بڑا ملک اور کہاں وہ تشمیر کا حجوثا سا خطہ! اگر چہاسے'' ایرانِ صغیر'' کہتے ہیں۔ بقول اقبال ہ

آج وہ کشمیر ہے محکوم و مجبور و نقیر کل جسے اہل نظر کہتے تھے ایران صغیر

کشمیر یون کا جس طرح قتل عام ہور ہا ہے اس اعتبار سے بیاعدادو شار غلط نہیں ہوسکتے ۔ لیکن چالیس ہزار جانیں جانے کے باوجود نتیجہ بی خیہیں۔ جبلہ ایران میں اتنی تعداد میں جانیں دی گئیں تو بادشاہ کو وہاں سے بھاگنا پڑا۔ اس لیے کہ ایرانیوں کی جنگ یک طرفہ one گئیں تو بادشاہ کو اپنی فوج کی (معلی تھی ۔ انہوں نے ماراکسی کو نہیں 'خود مرے۔ نتیجہ بین کلا کہ خود بادشاہ کو اپنی فوج کی طرف سے بیاندیشہ لاحق ہوگیا کہ بیمیر اتختہ اُلٹ دے گی۔ فوج بھی تو آخر عوام میں سے ہوتی ہے۔ بیا نہی کے بھائی بنداور بھا نج بھیتیجہ ہوتے ہیں۔ چنانچ عوام کے خلاف ایک صد کو روائی کے بعد فوج جواب دے دیا کرتی ہے۔ یہاں پر بھی بھٹو صاحب کو فوج نے جواب دے دیا کرتی ہے۔ یہاں پر بھی بھٹو صاحب کو فوج نے میشنل آرمی ہے۔ کتوں کو مارے گی اور کیوں مارے گی؟ میں نے ان کا ٹیلی ویژن انٹرویو دیکھا تھا جس میں انہوں نے کہا تھا کہ میری کرتی بہت مضبوط ہے۔ لیکن آپ نے دیکھا کہ دیکھا تھا جس میں انہوں نے کہا تھا کہ میری کرتی بہت مضبوط ہے۔ لیکن آپ نے دیکھا کہ جواب دے دیا تو فوج کے بل ہوتے پر مضبوط تھی۔ جب فوج نے جواب دے دیا تو کرتی کہاں مضبوط رہی !

### سيرت طيبه ك مختلف مراحل مين حكمتِ ترتيب

منج انقلابِ نبوی کے من میں پہلے objectively سمجھ کیجئے کہ حضور مُنَا ﷺ کی سیرت کے کیا مراحل تھے اوران میں حکمتِ تر تیب کیاتھی۔ پہلے تیرہ برس تک یعنی پوری کمی زندگی میں بیچکم تھا کہ چاہے تہمارے گلڑے اڑا دیئے جائیں 'تم ہاتھ نہیں اٹھاؤ گے۔ لیکن ہجرت

ڈ اکٹر منگمری واٹ نے اسی فلنفے کے زیر اثر آنخصور مُنگانیڈی کی حیات طیبہ کے '' تضاد'' کوظاہر کرنے کے لیے Mohammad at Mecca اور Mohammad at Mecca و کتابیں تصنیف کرڈ الیں ۔ ان کی نظر میں کے والاحجمدُ تو بالکل بچھا ور تھا اور مدینے والاحجمہ بالکل بچھا ور نظر آتا ہے۔معاذ اللہ! وہ شخصیت ایک ہی ہے ان کا انقلاب کا پراسیس ایک ہی ہے کین اس پراسیس کے مختلف مراحل ہیں۔ اس انقلاب کا پہلا مرحلہ کی دور پر شتمل ہے ' کیکن اس پراسیس کے جارے میں قبال نے کہا ہے بع

با نشهٔ درونینی در ساز و دما دم زن! اوردوسرامر حلهاسی شعر کے دوسر مے مصرعے میں یوں بیان کردیاع چوں پختہ شوی خود را بر سلطنتِ جم زن!! ظاہر ہےاس کے بغیر کوئی انقلاب آئی نہیں سکتا۔

یہ ہے اصل میں اسلامی انقلاب کا پراسیس جواس آیت میں بڑے واشگاف الفاظ میں اللہ تعالی نے خود بیان فرما دیا۔ رسولوں کے ساتھ بینات 'کتاب اور میزان اتارے جانے کا ذکر کرنے کے بعد فرمایا: ﴿ وَاَنْزَلْنَا الْمُحَدِیْدَ ﴾ ''اور ہم نے لوہا بھی اتارا''۔ پنجا بی میں کہا جاتا ہے: '' چار کتاباں عرشوں آئیاں' پنجواں آیا ڈنڈ ا''۔ اس ڈنڈ کی اپنی اہمیت و ضرورت ہے۔ کیا قرآن حکیم صرف اس لیے نازل ہوا ہے کہ اس کی تلاوت کرتے رہئے تراوی میں پڑھتے رہئے اور ثواب لیتے رہئے ؟ جبکہ قرآن خود یہ کہتا ہے کہ

﴿ قُلُ يَا هُلُ الْكِتٰبِ لَهُ مُ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُوقِيمُوا التَّوْرُلَٰةَ وَالْإِنْجِيلُ وَمَا الْنُولِ السَّوْرُلَٰةَ وَالْإِنْجِيلُ وَمَا الْنُولِ السَّدِيمُ مِنْ رَبِّكُمْ ﴿ (المائدة:٦٨)

'اے اہل كتاب! ثم ہر كركسى اصل برنہيں ہو (تمہارى كوئى حثيت ہمارى تكام بين نہيں ہے) جب تك كم تورات اور انجيل اور جو تجھيم ہمارے رب كى طرف سے تم يرنازل ہوا ہے اس كوقائم نہيں كرتے ۔''

قرآن پڑھتے رہو قرآن سنتے رہو قرآن یاد کرتے رہو حسنِ قراءت کے مقابلے منعقد کرؤ جشن نزولِ قرآن مناتے رہو۔ لیکن اگرتم قرآن کو قائم کرنے کیلئے تیار نہیں ہوتو پھر گویا قرآن تم سے بایں الفاظ مخاطب ہے: یاکھ کی الْقُوْآنِ کَسْتُمْ عَلَی شَیْءٍ حَتّٰی

تقیموا القرآن "ای قرآن والواتم ہرگز کسی اصل پنہیں ہو جب تک تم قرآن کو قائم نہیں تقیموا القرآن "ای قرآن والواتم ہرگز کسی اصل پنہیں ہو جب تک تم قرآن کو قائم نہیں کرتے "قرآن قائم کروئید میزانِ عدل ہے اسے نصب کرو۔اس نے جو نظام دیا وہ عدل و قسط پر بنی ہے۔ جس کا جو تق ہے وہ اس کو دواور جس کی جو ذمہ داری ہے اس کے اوپر عائد کرو۔ اگرینہیں کرتے تو پھر صرف اس کی تلاوت کا جو ثواب لے رہے ہواس سے کہیں بڑھ کراس کو تا ہی کا گناہ ہوسکتا ہے جوتم اس کی طرف سے برت رہے ہو۔

"بالغيب" كامفهوم

﴿ وَلِيَعْلَمُ اللّٰهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ ﴾ ''اورتا كمالله يبظا مركرد ككون غيب كے باوجوداس كى اوراس كے رسولوں كى مدوكرتا ہے'' ' 'بِالْغَيْبِ '' كے بارے ميں جھے مولا نا اصلاحی صاحب كى يہ بات پيند ہے كہ يہاں ''بِ '' ظرفيہ ہے۔اصل ميں يہ بڑى پيارى اور فاسفيانہ بات ہے كماللہ غيب ميں نہيں ہے غيب ميں ہم ہيں۔عربى كا يہ شعر ملاحظ كھے:

اَغِیْبُ وَذُو اللَّطَائِفِ لَا یَغیْبُ وَارْجُوهُ رَجَاءً لَا یَخِیْبُ

''میں غائب ہوجا تا ہوں' وہ اللہ جوذ واللطائف ہے وہ تو غائب نہیں ہوتا (وہ تو ہر آن ہر جگہ موجود ہے) اور میں اس سے الیمی امید کا طلب گار ہوں جونا امیدی میں نہیں برلتی' ۔

چنانچے میتو ہماری آنکھوں پر پر دے پڑے ہوئے ہیں۔ہم غیب میں ہیں وہ غائب میں نہیں ہے۔ ہے۔علامہ اقبال کا بڑا پیاراشعرہے

کرا جوئی؟ چرا در چیج و تابی؟ که او پیداست تو زیر نقابی! ''تم کس کوتلاش کررہے ہو؟ کس لیے چیج وتاب کھارہے ہو؟ وہ تو سامنے بالکل ظاہرہے'ہاںتم خودمجموب ہؤپردے کی اوٹ میں ہو''۔ غیب کا پر دہ تو تم پر پڑا ہواہے۔ تو بالغیب کامفہوم ہوگا''غیب میں ہوتے ہوئے''۔ ہم اللّٰد کو

د کی نہیں رہے ' پھر بھی جو شخص اللہ کے لیے تن من دھن وقف کر دے اس کے لیے اللہ کی طرف سے بڑی شاباش ہے۔ بعض احادیث میں آتا ہے کہ اللہ تعالی فرشتوں کے سامنے مباہات کے انداز میں اپنے نیک بندوں کا ذکر کرتا ہے کہ میرے یہ بندے مجھ سے جنت ما نگ رہے ہیں حالانکہ انہوں نے جنت کو دیکھا نہیں ہے ۔ تو جو شخص غیب میں ہونے کے باوجو داللہ اور ہیں حالانکہ انہوں نے دوزخ دیکھی نہیں ہے۔ تو جو شخص غیب میں ہونے کے باوجو داللہ اور اس کے رسولوں کی مدد کے لیے تیار ہے اس نے جو دیکھا ہے دل کی آئکھ سے دیکھا ہے عقل کی آئکھ سے دیکھا ہے:

اس کے رسولوں کی مدد کے لیے تیار ہے اس نے جو دیکھا ہے دل کی آئکھ سے دیکھا ہے واقع کے باوجودوہ پکارا شمتا ہے:

﴿ اِنَّ صَارَتِی وَ نُسُکِی وَ مَحْمَاتِی وَ مَمَاتِی لِلّٰہِ دَبِّ الْعَلَمِینَ ﷺ

غیب کے خمن میں کسی کا یہ خیال ہوسکتا ہے کہ رسول تو غیب میں نہیں سے یا صحابہ کرام ورسول اللہ مگا اللہ علی اللہ علی خیب میں نہیں سے دھیقت یہ ہے کہ صحابہ بھی غیب میں سے اس کے کہ اُن کے سامنے جو موجود سے وہ محمد بن عبد اللہ بن عبد اللہ بن عبد اللہ ملاب سے رسول اللہ مگا اللہ علی میں آئے بھی سے تو وہ تو گو یا ایک انسان تھا جو آیا اور در کھی تھی تھی وہ تو گو یا ایک انسان تھا جو آیا اور مل کر چلا گیا۔ در حقیقت رسول کی رسالت بھی غیب کی بات ہی تھی اور اُس سے اس وقت وہ لوگ بھی غیب میں سے جو سامنے نظر آئے تھے۔ اسی لیے تو ان کے در میان منافقین کا ایک طبقہ بیدا ہو گیا تھا جو کہتے تھے کہ ہم ان کی ہر بات کیوں ما نیں؟ ان کے بھی دو ہاتھ ہیں دو باتھ ہیں کہ وہ بات کیوں ما نیں؟ ان کے بھی دو ہاتھ ہیں دو باتھ ہیں کہ ان پر نازل ہوا اُس کو ہم مان لیں گے۔ ہمارے ہاں یا وَس ہیں البتہ جو قر آن سے کہتے ہیں کہ ان پر نازل ہوا اُس کو ہم مان لیں گے۔ ہمارے ہاں بھی منافقوں کے ساتھ ملتی ہیں۔

صادق الایمان بندے) جوغیب میں ہونے کے باو جوداس کی اوراس کے رسولوں کی مدد کرتے ہیں'۔جان بھیلی پررکھ کرتلوار کی طاقت ہاتھ میں لے کرباطل نظام کا قلع قبع کرنے کے لیے میدان میں آتے ہیں'یا گرتلوار ہاتھ میں نہیں بھی لیتے تو کی طرفہ جنگ کی صورت میں اپنی جانوں کا نذرانہ پیش کرتے ہیں۔

جیسا کہ میں نے عرض کیا'اس دور میں' دمسلح تصادم'' کے متبادل کے لیے اجتہاد کرنا یڑے گا۔اس لیے کہایک تو ہمارے حکمران جیسے بھی ہیں بہر حال مسلمان ہیں۔ دوسرے پیر کہ اب حکومتوں کے پاس بہت بڑے پیانے مسلح افواج (Armed Forces) ہیں جن كا مقابلة ممكن نهيں \_عرب كا حال بيرتھا كه وہاں كوئى با قاعدہ حكومت قائم نہيں تھى اور كوئى ، سٹینڈنگ آ رمیز بھی نہیں' لہذا تعدا داوراسلجہ کے اعتبار سے اتنا بڑا فرق نہیں تھا۔ بدر میں تین سوتیرہ مسلمانوں کے مقابلے میں ایک ہزار کفارآئے تھے۔اس طرح ان میں ایک اور تین کی نسبت ہوئی۔ ہتھیاروں کا فرق لگالیجی توایک اور دس کی پاایک اور بیس کی نسبت ہوسکتی ہے۔ چلیے ایک اور سو کی نسبت ہو گی'اس سے توزیادہ نسبت نہیں تھی۔ لیکن یہاں جا گیرداری سرمایدداری اور ملوکیت کا جونظام ہے اس کی طاقت کا تو اندازہ بھی نہیں کیا جا سكتا۔شاہ فہد كى حكومت كو تحفظ دينے والے ان كى فوج بھى ہے ، پوليس بھى ہے ايبرُ فورس بھى ہے۔مصرمیں الاخوان کا مضبوط گڑھ''حما'' ایئر فورس کے ہاتھوں تہس نہس ہو گیا تھا۔لہذا یہاں اجتہاد کی ضرورت ہے۔ بہر حال جو بھی جس کاحق ہے وہ ادا کیا جانا جا ہے۔ میرے نز دیکاس و ورمیں ایرانیوں نے اس کی ایک مثال پیش کی ہے کہ دوطرفہ جنگ کے بجائے یک طرفہ جنگ کا اندازا پنایا اور گولیاں کھانے کے لیےایئے سینے کھول دیئے۔اس ضمن میں ایسے ایسے لرزہ خیز واقعات ہوئے ہیں کہ ایک جلوس صرف خواتین کا نکلاتھا جو بچوں کو گود میں لیے ہوئے تھیں۔ان پر فائر نگ ہوئی تو بیا گولیاں کھا کر شیر خوار بچوں سمیت سڑک پر گر یٹیں۔جب معاملہ یہاں تک پہنچا تب شاہ کووہاں سے تخت وتاج جھوڑ کراس طرح بھا گنا یژا که بع

دو گز زمین بھی نہ ملی کوئے یار میں!

اپنے مال کھیائے' اپنی صلاحیتیں لگائیں' اپناوقت لگایا' اپنی زندگی لگائی' ان کا جور تبہ ہے وہ بعد والوں کو بھی نہیں مل سکتا ہے "نیر تبہ بند ملاجس کو مل گیا!' بعد میں جب حالات بدل جائیں تو ان قربانیوں کی وہ قدر و قیمت نہیں رہے گی۔ نیک کام جب بھی کیا جائے گا بہر حال نیک ہے' اس کا ثواب ملے گا' کیکن قدر و قیمت میں زمین و آسان کا فرق واقع ہو جائے گا۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ بات بھی ذہن میں رکھے کہ یہ سب پچھاس لیے کرنا ہے کہ اللہ تمہیں آزمانا چاہتا ہے۔ وہ دیکھنا چاہتا ہے کہ کون اس کی اور اس کے رسولوں کی مدد کرتا ہے غیب کے باو جود۔ جبکہ اللہ خود بڑی طاقت والا' زبر دست ہے۔ وہ جب چاہے آن واحد میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ لیکن تمہاری اطلاع و آزمائش کے لیے وہ تمہیں ہے موقع دے میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ لیکن تمہاری اطلاع و آزمائش کے لیے وہ تمہیں ہے موقع دے میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ لیکن تمہاری اطلاع و آزمائش کے لیے وہ تمہیں ہے موقع دے میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ لیکن تمہاری اطلاع و آزمائش کے لیے وہ تمہیں ہے موقع دے میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ لیکن تمہاری اطلاع و آزمائش کے لیے وہ تمہیں ہے موقع دے میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ لیکن تمہاری اطلاع و آزمائش کے لیے وہ تمہیں ہے موقع دے میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ لیکن تمہاری اطلاع و آزمائش کے اسے وہ تمہیں ہے موقع دے میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ لیکن تمہاری اطلاع و آزمائش کے اسے وہ تمہیں ہے موقع دے اسے میں اپنا نظام برپا کرسکتا ہے۔ آخر میں ہے شور پھر آپ کے گوش گزار کر دہا ہوں۔

منّت منه که خدمتِ سلطاں ہمی کنی منّت شناس ازو که بخدمت بداشتت! "تم بادشاه پر بیاحسان مت دهروکهتم اس کی خدمت میں مصروف ہو۔ بلکہ بادشاہ کااحسان مانوکہ اس نے تمہیں اپنی خدمت کا موقع دیا ہے"۔ کیونکہ اب اسے اندیشہ تھا کہ کہیں فوج اچانک مجھ پرالٹ نہ پڑے۔اس نے اسی میں عافیت مجھی کہاپنی جان سلامت لے کر بھاگ کھڑا ہو۔ تویہ ہے اصل میں موجودہ حالات کے اعتبار سے اجتہاد کا معاملہ 'جے میں تفصیل سے اپنی کتاب میں درج کر چکا ہوں۔

إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ

آیت مبارکہ کے آخری الفاظ ہیں: ﴿إِنَّ اللَّهُ قَوِیٌّ عَزِیْزُ ﴿ ''یقیناً الله ہڑی قوت والا زبردست ہے'۔ یہ نہ مجھوکہ اللہ تم سے مدد ما نگ رہا ہے تو اللہ کمزور ہے اوراس کو تمہاری مدد کی حاجت ہے۔ وہ تو القوی ہے' ہڑی قوت والا ہے۔ العزیز ہے' زبردست ہے۔ اس کا ایک حرف میں آن واحد میں یہ سارا نظام تلیث کرسکتا ہے' کیکن اصل میں پیش نظرتمہارا امتحان ہے:

﴿ خَلَقَ الْمُوْتَ وَالْحَلِوةَ لِيَبْلُو كُمْ آيُّكُمْ آخْسَنُ عَمَلًا ﴿ ﴾

''اس نے موت اور زندگی کو پیدا کیا تا کہ تہیں آ زما کردیکھے کہ تم میں سے کون بہتر عمل کرنے والا ہے''۔

قلزمِ مستی سے تو اجرا ہے ماندِ حباب اس زیاں خانے میں تیرا امتحال ہے زندگی!

تههیں ثابت کرنا ہوگا کہتم اس امتحان میں پورے اترے ہو۔

ال ضمن میں آیت • ااس کے ساتھ جوڑ کیجے:

﴿لَا يَسْتَوِى مِنْكُمْ مَّنُ ٱنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ الْوَلْئِكَ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ الْوَلْئِكَ الْفَكْمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِيْنَ ٱنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَلْتَلُوا اللهِ

''تم میں سے جولوگ فتح کے بعد انفاق اور قبال کریں گے وہ کبھی ان لوگوں کے برابرنہیں ہو سکتے جنہوں نے فتح سے پہلے انفاق اور قبال کیا۔ ان کا درجہ بعد میں انفاق اور قبال کرنے والوں سے بہت بڑھ کرہے''۔

کسی انقلاب کے جوابتدائی مراحل ہوتے ہیں ان میں جنہوں نے اپنی جانیں کھیا ئیں'

#### **بابِ هشتم** مشتمل د

## اعون بالله من الشَّيطن الرَّجيم بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ أَدْسَلْنَا نُهُ حًا قَالُهُ هُمْ وَجَعَلْنَا فَيْ وَ

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَّابُرْهِيْمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا النَّبُونَةُ وَالْكِتَبُ فَمِنْهُمْ مُّهْتَدِةً وَكَثِيرٌ مِّنَهُمْ النَّبُونَةُ وَكَثِيرٌ مِّنَهُمْ فْسِقُونَ ﴿ ثُمَّ قَفَّيْنَا عَلَى اثَارِهِمْ برُسُلِنَا وَقَفَّيْنَا بعِيسَى ابْن مَرْيَمَ وَاتَيْنَهُ الْإِنْجِيْلُ ۗ وَجَعَلْنَا فِيْ قُلُوب الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَافَـةً وَّرَحْمَةً ﴿ وَرَهْبَانِيَّةَ بِ ابْتَدَعُوْهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْتِغَآءَ رضُوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعُوْهَا حَقَّ رَعَايَتِهَا ۚ فَاتَّيْنَا الَّذِينَ الْمَنُوا مِنْهُمُ رُدرُهُ وَ وَكُثِيرٌ مِنْهُمْ فُسِقُونَ ﴿ يَـالِيُّهَا الَّذِينَ الْمُنُوا الْجَرَهُمْ وَكُثِيرٌ الْمُنُوا اتقوا الله وَامِنُوا بِرَسُولِهِ يُوتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَّحُمَتِهِ وَيَجْعَلُ لَـــكُمْ نُوْرًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَـــكُمْ ط وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ لِئَــلاَّ يَعْلَمُ اَهْلُ الْكِتْبِ ٱ لاَّ يُقْدِرُوْنَ عَلَى شَيْ ءِ مِّنْ فَضُل اللهِ وَأَنَّ الْفَضُلَ بِيَدِ اللهِ يُوتِيهِ مَنْ يَّشَآءُ طُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ اللهِ يُوتِيهِ مَنْ يَشَآءُ طُ

سورة الحديد كى آيات ٢٦ تا ٢٩ هند

ترک د نیاور هبا نبیت کی نفی (در

نجات اورفوز وفلاح کی واحدراه:

ا تناع محرصاً الله سالة



ہم سورۃ الحدید کے تین رکوعوں کا مطالعہ کمل کریکے ہیں اوراس کا آخری رکوع' جوچار آیات پر شمل ہے ابھی اس کا مطالعہ باقی ہے۔جس طرح کسی مضمون کی بھیل کے بعد بعض اوقات اضافی وضاحت کی ضرورت پیش آتی ہے 'سورۃ الحدید کے اس آخری رکوع کی نوعیت اس سورہ مبارکہ کے باقی مضامین کے اعتبار سے قریباً وہی ہے۔ گویا یوں کہا جا سکتا ہے کہ سورۃ الحدید کا اصل مضمون ۲۵ آیات میں پایئے کمیل کو پہنچ گیا' کیکن اس اندیشے کے بیش نظر کهاس کا کوئی غلط نتیجه نه زکال لیا جائے'ایک تنبیهه اور وارننگ کے طور پرایک ضمیمے اور تکملے کی حیثیت سے بیرچار آیات بھی شامل کی گئیں۔''اینٹی کلائکس'' کالفظ اگرچہ قر آن حکیم کے لیے استعال کیا جانا مناسب نہیں ہے لیکن ہماری مجبوری ہے کہ افہام وقفہیم کے لیے ہمیں بعض ایسی اصطلاحات کا استعمال کرنا پڑتا ہے جن سے ہم عام طور پر متعارف ہیں۔اس کو بلاتشبیہ سمجھنا جا ہے کہ جیسے کسی مضمون کے کلاَئمکس کو پہنچ جانے کے بعدایک اینٹی كلَّكُس آتا ہے كچھاس طرح كامعاملہ سورۃ الحديد كے اس چوتھے ركوع كى جار آيات كااس کے بقیہ تین رکوعوں کی بچیس آیات کے ساتھ ہے۔اس لیے کہ بچیسویں آیت کے بارے میں مکیں نے عرض کیا تھا کہ یہ نہ صرف قرآن حکیم کی اہم ترین آیات میں سے ہے بلکہ يوري دنياميں جتنا بھي انقلا بي لٹريچ موجود ہے'اس ميں جامع ترين اورعرياں ترين انقلا بي نظریاس ایک آیت میں ہے۔

### سابقه مضامين برنگاه بازگشت

سورۃ الحدیدی آخری چار آیات کا مطالعہ کرنے سے قبل مناسب ہوگا کہ ہم تیزی کے ساتھ ایک طائز انہ نگاہ ان مضامین پرڈال لیں جن کا ہم مطالعہ کر چکے ہیں۔ ہم نے تفہیم کی غرض سے اس سورہ مبار کہ کومختلف حصوں میں تقسیم کیا تھا۔ اب میں ان حصوں کو پچھ ترمیم کے ساتھ بیان کر رہا ہوں۔ عجیب بات یہ ہے کہ ان میں سے ہرایک حصے میں کوئی نہ کوئی آئیت ایس آئی ہے جس کی نظیر پور نے آئی تھیم میں نہیں ملتی۔ اس سورہ مبارکہ کا پہلا حصہ جو چھ آیات پر شتمل ہے قر آن حکیم میں ذات وصفات باری تعالیٰ کے بیان پر جامع ترین

مقام ہے نیز بیذات وصفات باری تعالی سے متعلق مشکل ترین مسائل سے بلندترین علمی سطح پر بحث کرتا ہے۔ اس جھے کی عظیم ترین آیت ہے: ﴿ هُوَ الْاُوَّلُ وَالْاَحِرُ وَالطَّاهِرُ وَالطَّاهِرُ وَاللَّامِنُ عَ ﴾ اللہ تعالی کے ان چاراساء کے حوالے سے ہم نے فلسفہ وجود ماہیت وجود اور ربط الحادث بالقد یم جیسے مسائل پر گفتگو کی جو فلسفے اور علم کلام کے اہم ترین اور مشکل ترین مسئلے ہیں۔

اس سورہ مبارکہ کا دوسرا حصہ بھی چھآ یات (۱۲-۷۱) پر شتمل ہے۔ان آیات میں باہمی ربط اورنظم اتنانمایاں اور ظاہر و باہر ہے کہ کم از کم میرے نز دیک قر آن حکیم میں اس کی کوئی دوسری نظیرموجود نہیں۔ان میں سے پہلی آیت (آیت ۷) میں دین کے تمام تقاضوں كو دو اصطلاحات (ايمان اور انفاق) مين بيان كر ديا كيا: ﴿ المِنُو اللهِ وَرَسُولِهِ رو ہورہ وَانْفِقُوْا﴾ ''ایمان لاؤاللہ پراوراس کے رسول پر (جبیبا کہ ایمان لانے کاحق ہے) اور خرج كرو (الله كي راه ميس)- " چرآيت ٨ اور ١٠ ميس ذرا زجر كا انداز اختيار كيا كيا: ﴿ وَمَالَكُمْ لَا تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (جمهين كيا موكيا ب كمتم الله برايمان نهين ركت ؟ (جيسا كهايمان كاحق ہے) ـ "اور ﴿ وَمَالَكُمْ أَلَّا تُنْفِقُوْا فِي سَبِيلُ اللَّهِ ﴾ وتهميس كيا ہوگیا ہے کیوں خرچ نہیں کرتے اور کھیاتے اللہ کی راہ میں؟ (جیسا کہ خرچ کرنے اور کھیانے کاحق ہے )۔' جبکہ آیت واور اامیں ترغیب وتشویق اور حوصلہ افزائی کا انداز ہے ۔ آیت 9 کامضمون سے ہے کہا گراپنے باطن میں جھانکواورمحسوں کرو کہ واقعی اور حقیقی ایمان موجودنہیں ہے تو قرآن کیم کی طرف رجوع کرو جومنع ایمان ہے ﴿ هُوَ الَّذِی يُنزّ لُ عَلٰى عَبْدِهِ الْيَتِ بَيَّنْتٍ لِيُّكُورِ جَكُمْ مِّنَ الظُّلُمْتِ إِلَى النُّورِ ﴿ لِيَمْرَآنَ مُوجُودَ مِ اس كى آياتِ بينات سے اپنے سينے كومنور كرؤا يمانِ حقيقى كى نعمت تمہيں يہاں سے ل جائے گی۔ پھرید کہ انفاق کے لیے ترغیب کا جو بہت ہی مؤثر انداز ہوسکتا ہے وہ آیت اامیں اختیار کیا گیا جس کے لیے میں نے غالب کا پیمصرعہ آپ کوسنایا تھا بع '' کون ہوتا ہے حريف معَمردافكن عشق؟ " ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنا ﴾ " كون ہےوہ جوقرض دے الله كوقرض حسنه؟ "اب يه يا في آيتي موكئيں - چھٹى آيت كوميں اس مرتباس

دوسرے حصے میں شامل کررہا ہوں۔ان آیات میں دین کے جو تقاضے (ایمان اور انفاق)
بیان ہوئ جو شخص ان دونوں تقاضوں کو پورا کردے گا تو اس کے لیے قیامت کے دن
میدانِ حشر میں نور کا ظہور ہوگا۔ فرمایا: ﴿ یَسْعٰی نُور هُمْ بَیْنَ اَیْدِیْهِمْ وَبِاَیْمانِهِم ﴾
د'اُن کا نوراُن کے سامنے اور اُن کے دائیں طرف دوڑ رہا ہوگا۔ نورایمان ان کے سامنے
ہوگا اور نورانفاق ان کے دائیں طرف۔ اس لیے کہ انفاق دائیں ہاتھ سے کیا جاتا ہے۔ نبی
اکرم شکالی میری بیاری حدیث ہے کہ اللہ کی راہ میں اس طور سے مال خرج کروکہ تمہار ادامناہاتھ جودے وہ تمہارے بائیں ہاتھ کے علم میں نہ آئے۔

تیسرا حصه آیت ۱۳ سے آیت ۱۵ تک تین آیات پر مشتمل ہے۔اس کے لیے عنوان ہے 'تفریق المسلمین بین المؤمنین والمنافقین "دنیامیں جولوگ مسلمان سمجھ جاتے تھے قیامت کے روزان کے مابین تمیزاور تفریق کی جائے گی۔ یہ وہی مرحلہ ہے جسے ہم عام طوریر' دیل صراط'' کے نام سے جانتے ہیں۔ بیمیدانِ حشر کے مراحل میں سے ایک مرحلہ ہے جب ایک چھلنی لگے گی کہ وہ مسلمان جوحقیقی ایمان سے بہرہ ور ہوں گے وہ اس راستے سے گزر کر جنت میں داخل ہو جائیں گئ جبکہ وہ لوگ جوحقیقی ایمان سے محروم تھے' بلکہ ان کے دلوں میں نفاق کا روگ تھا' وہاں پر ٹھوکریں کھاتے ہوئے جہنم میں جاگریں گے۔ آیت ۱۴ نفاق کی حقیقت اور اس کے مراحل و مدارج کے موضوع پر قرآن حکیم کی جامع ترین آیت ہے۔نفاق کااصل سبب کیا ہے؟ یہ کہ انسان مال اور اولا دیے اس حدسے زیادہ محبت کرے جس حد تک محبت کرنا درست ہے۔ اگر مال اور اولا دکی بیمحبت انسان کے دل برضرورت سے زیادہ قابو یالے تو گویا اُس نے اپنے آپ کواپنے ہاتھوں فتنے میں ڈال دیا۔اباس کے بعدمز یدمراحل ہیں۔فرمایا:﴿وَلَكِنَّكُمْ فَتَنتُم أَنْفُسَكُمْ وَتُرَبَّصْتُم وَارْتَبُتُمْ وَغَرَّتُكُمُ الْاَمَانِيُّ حَتَّى جَآءَ آمُرُ اللَّهِ وَغَرَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ ﴿ لَكُن تم نےاینے آپ کو (اپنے ہاتھوں) فتنے میں ڈالا اور پھرتم گومکو کی کیفیت میں مبتلا ہو گئے اور تم شکوک وشبہات میں مبتلا ہو گئے اور تہہیں آرزوؤں نے دھوکے میں ڈالے رکھا' یہاں تک کہاللّٰد کا فیصلہ آ گیااوروہ بڑا دھوکے باز (شیطان) تمہیں اللّٰہ کےمعالمے میں دھوکہ

دیتار ہا''۔اور پھراس کا جوانجام ہے وہ بیان فرمادیا: ﴿ فَالْیُوْمَ لَا یُوْخَدُ مِنْکُمْ فِدْیَةٌ وَلَا مِنَ الّذِینَ کَفَوْ وُا ﴿ ﴾''لِس آج نہ تو تم سے کوئی فدیہ قبول کیا جائے گا اور نہ کا فروں سے '۔ دنیا میں منافق اہلِ ایمان کے ساتھ گڈ ٹدیتے آخرت میں اُن کا حشر کا فروں کے ساتھ ہوگا۔

چوتھا حصہ ۱۱ سے ۱۹ تک چارآیات پر مشتمل ہے جس کے لیے میں نے جامع عنوان 
''سلوکِ قرآنی'' تجویز کیا تھا۔ آیت ۱۱ کامضمون یہ ہے کہ دیکھوا گر تنبُہ ہوگیا ہے اگر حقیقت کا انکشاف ہوگیا ہے اگر اللہ نے اپنے اندرجھا تکنے کی توفیق عطا کر دی ہے اگر ایہ احساس ہوگیا ہے کہ ایمانِ حقیقی سے محرومی ہے تواب کمر ہمت کسواوراس وقت کو ہاتھ سے جانے نہ دو! کہیں تا خیر وتعویق کے فتنے میں مبتلانہ ہوجانا! فرمایا: ﴿ اَلَمُهُ یَانِ لِلَّذِیْنَ اَمُنُوْا اَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِیْ کُو اللّٰہِ وَمَا نَزُلَ مِنَ الْحَقِّ اللّٰ کُن کہ کیا ابھی وقت نہیں آیا اہل ایمان کے لیے (ایمان کے دعوے داروں کے لیے) کہ ان کے دل واقعتاً جھک جائیں اللہ کی یاد کے لیے اور (وہ تسلیم کرلیں اس سب کو) جوئی میں سے نازل ہوا ہے''۔ گویا کہ جھنجھوڑنے کا انداز ہے کہ اب مزیدتاً خیرکا موقع نہیں ہے۔

کورضِ حسن دیا ہے ان کو بقیناً کی گنا بڑھا کر دیا جائے گا اور اُن کے لیے بہترین اجر ہے''۔ گویامال کی محبت کو ہر دوطریقے پردل سے زکالنا ہوگا مختاجوں کی فلاح و بہبود پرخرچ کر کے بھی اور اللہ کے دین کے قیام کی جدوجہد کے لیے بھی ۔ جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں کہ یہ حبِّ مال ایک طرح کا ہریک ہے۔ اگر ہریک لگا ہوا ہوتو آپ ایک یلیٹر کوخواہ کتنا ہی دبائیں گاڑی نہیں چلے گی۔ پہلے ہریک کھو لیے' پھرایک سیلیٹر کو دبائے تو گاڑی چلے گی۔ لہذا دبائیں گاڑی نہیں چلے گی۔ لہذا مال کی محبت کا یہ ہریک کھول دو۔ اب اپنے ایمان کی تجدید کرواورا پی کشت قلب میں از سرنو نجی ڈالواور اس کی آبیاری کرو۔ پھر تہمیں لہلہاتی ہوئی بہار نصیب ہوگی اور اپنی افنا وطبع کے اعتبار سے بلند ترین مقامات میں سے صدیقیت یا شہادت کے رہے تک فائز ہوجاؤ گے۔ فرمایا: ﴿ وَاللّٰذِینُ الْمَنُوْ اِبِاللّٰهِ وَرُسُلِهَ اُولِیْکَ ہُمُ الصِّدِیْفُونَ وَاللّٰہِ مَانُ ہُولُوں پر رَبِّی ہم اللّٰ کہ مُنْ الصِّدِیْ نُورُوں کی اور ایک اللّٰہ پراور اس کے رسولوں پر رَبِّی ہم اللّٰ کہ مُنْ اللّٰہ کو وُروگھم اللّٰ ''اور جولوگ ایمان لائے اللہ پراور اس کے رسولوں پر وہی ہیں صدیق اور شہیدا پنے رب کے پاس۔ ان کے لیے محفوظ ہے ان کا اجر بھی اور ان کا اجر بھی اور ان کا اجر بھی اور ان کا ور بھی'۔ فور بھی'۔ فور بھی'۔

سورۃ الحدید کا پانچواں حصہ آیات ۲۰ تا ۲۳ پانچ آیات پر شتمل ہے۔ حیاتِ دُنیوی کی اصل حقیقت اور خاص طور پر اس کے مراحل و ادوار کے بیان کے شمن میں آیت ۲۰ قر آن مجید کی عظیم ترین آیت ہے اور اس کی کوئی نظیر قر آن میں موجود نہیں۔ فرمایا:
﴿ اِعْلَمُولْ آ اَنّہَا الْحَیٰوۃ اللّہُ نیا لَعِبٌ وَّلَہُو ۚ وَزِیْنَۃ وَّ تَفَاحُو ۗ بَیْنَکُم وَتکارُو ۚ فِی اللّهُ نیا الْحَیٰوۃ آ اللّہُ نیا الْحَیٰوۃ اللّہُ نیا اللّہ نیا اللّہ نوار آئوادیے گئے ہیں:
الْا مُوالِ وَ اللّهِ وَ لَا فِر اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ کَیٰ اللّهُ اللّهُ کَاللّهُ اللّهُ کَاللّہُ اللّهُ اللّهُ کَاللّہُ اللّهُ کِیْ کَاللّہُ اللّهُ کَاللّہُ اللّهُ کَاللّہُ کَاللّہُ اللّهُ کَاللّہُ کَاللّہُ کَاللّہُ کَاللّہُ کَاللّہُ کَاللّہُ اللّهُ کَاللّہُ کَاللّہُ کَاللّہُ کَاللّہُ کے الفاظ میں بہترین تشیہہ دی گئی کہ جسے بارش کے بعدز مین سے سبزہ اللّہ کے بعداتی اللّہ کے بعداسی اور جب فصل اُ بَحِیْ ہے تو کا شکار کو کس قدر خوتی حاصل ہوتی ہے۔ لیکن اس کے بعداسی

فصل پرزردی آتی ہے اور پھروہ پُورا پُورا ہوکر بھس بن جاتی ہے۔ پھروہی کھیت ویرانی کا منظر پیش کرر ہاہوتا ہے۔ گویا حیات کا ایک دور جوآیا تھاوہ ختم ہوگیا۔

اس كے ساتھ ہى فرمايا كەاصل ميں حياتِ دنيوى كا نصب العين تو يہ ہونا چاہيے:
﴿ سَابِقُوْ آ اِلٰى مَغْفِرَ وَ مِّنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمآءِ وَالْأَرْضِ لَا الْحِدَّ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوْ الْبِاللّٰهِ وَرُسُلِهِ ﴿ ﴾ ''ايك دوسرے سے آ گے بڑھنے كى كوشش كرو الحيد ب كا مغفرت اوراً س جنت كى طرف جس كى وسعت آسان اورز مين جيسى ہے۔ يہ تياركى گئى ہے ان لوگوں كے ليے جوايمان لائے اللّٰہ پراوراس كے رسولوں پر'۔ يہ ہمومن تياركى گئى ہے ان لوگوں كے ليے جوايمان لائے اللّٰہ پراوراس كے رسولوں پر'۔ يہ ہمومن كا نصب العين اس كے سواكوں وزييں ہے۔ يہ كوئى اورنہيں ہے۔

اس حصے میں بیان ہونے والا تیسرااہم مضمون بیہ ہے کہ انسان پرآنے والی ہرمصیب الله کی طرف سے پہلے سے طے ہوتی ہے۔اس دنیا کی زندگی میں انسان مختلف حوادث اور آ فات ارضی وساوی سے بہت متاثر ہوتا ہے۔ بھی تکالیف آ گئیں کوئی بیاری آ گئی کوئی نقصان ہو گیا' کوئی عزیز فوت ہو گیا'یا بیکه اقامتِ دین کی جدوجہد میں انسان مختلف خطرات سے دوچار ہوتا ہے اوراسے جان ومال کے ضیاع کا خوف لاحق ہوجا تا ہے۔ یہاں انسب سے نجات ولانے والى بات فرمادى كئى: ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِنْ مُتَّصِيبَةٍ فِي الْأَرْض وَلَا فِي انْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتٰبِ مِّنْ قَبْلِ أَنْ نَّبْرَاهَا ﴿ " نَهْيِس نازل موتى كوئى نازل ہونے والی زمین میں اور نہتمہار کے اپنے نفسوں میں مگریہ کہ وہ ایک کتاب میں درج ہے اس سے پہلے کہ ہم اسے ظاہر کریں'۔انسان اپنے فرائض سے گریز کے لیے اس کو بہانہ بنائے توبیا گویااس کی نادانی اور ناسمجھی ہے۔ وہ تو آ کررہنے والی چیزیں ہیں اوران کا اصل مقصدا بتلاء ؟ آز ماکش اورامتحان ہے جو حیات و نیوی کی اصل غرض و غایت ہے۔ازرو کے الفاظِقر آنى: ﴿ خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيوٰةَ لِيَبْلُو كُمْ اَيُّكُمْ اَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ ﴾ "اس نے موت اورزندگی کی تخلیق فرمائی تا کتههیں آ زمائے کہتم میں کون اچھے اعمال کرتا ہے۔'' سورۃ الحدید کا چھٹا حصہ ایک آیت پر مشتمل ہے جس کے بارے میں میں نے عرض

كياتها كه بداس سورة مباركه كاكلاً كس ب: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا وَسُلْنَا بِالْبَيَّاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتْبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُوْمَ النَّاسُ بِالْقِسْطِة ﴾ "مم نے بھیجااینے رسولوں کو واضح تعلیمات اورواضح نشانیوں کے ساتھ اوران کے ساتھ ہم نے کتاب اور میزان اتاری' تا كەلوگ عدل برقائم موں \_''لغنی نبوت ورسالت اور كتاب وميزان كااصل مقصداوراصل ہرف قیام نظام عدلِ اجتماعی ہے۔ جہاں تک انفرادی سطح پر ایک بندہُ مؤمن کے نصب العین کاتعلق ہے وہ آخرت کی فلاح ونجات 'حصولِ مغفرت اور حصولِ جنت ہے۔ لیکن دنیا میں اس کی مساعی اس کی جدوجہد ہھاگ دوڑ کا ہدف بلکہ اس کے دوسر فرائض دینی کا نقط ٔ عروج نظام عدلِ اجتماعی کا قیام ہے۔اس مقصد کے لیے جہاں دعوت وتبلیغ ، تعلیم ونصیحت ، تلقین وتشویق اور ترغیب وتر ہیب کی ضرورت ہے وہاں یہ بھی ضروری ہے کہ قوت فراہم کرواوروفت آنے برقوت کا استعال کرو۔ جولوگ بھی اس نظام عدلِ اجتماعی کے قیام کی راہ میں مزاحم ہوں اُن کے ساتھ مقابلہ کرو۔ یہاں تک کہ ضرورت ہوتو ان کی سرکو بی كرو- بم نے لوہا اس ليے اتارا ہے: ﴿ وَٱنْزَلْنَا الْحَدِيْدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيْدٌ وَّمَنَافَعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَكُ فَ إِلْغَيْبِ الْغَيْبِ الدِّهِ الرَّامِ فَ الرا ہے جس میں شدید جنگ کی صلاحیت ہے اور لوگوں کے لیے دوسری منفعتیں بھی ہیں اور تا کہ اللہ بیظا ہر کردے کہ کون ہےوہ جوغیب کے باوجود اللہ اوراُس کے رسولوں کی مدد کرتا

## اعمالِ صالحہ کے نقطہ عروج پر شیطان کا اغواوا صلال

ہے''۔ بیاس سورۂ مبارکہ کا کلانکس ہے۔

اب دیکھئے پہاں ایک بات سامنے آرہی ہے کہ دین کی شاہراہ پر چلتے ہوئے ایک بندہ مؤمن تدریجاً نقطہ عروج پر پہنچ گیا۔ ظاہر بات ہے کہ شیطان انسان کا ازلی دشمن ہے لہذا اس نقطہ عروج پر پہنچ کر بھی وہ شیطان کے اغوا واصلال سے محفوظ وہا مون نہیں ہوسکتا۔ اور شیطان کا معاملہ بینہیں ہے کہ وہ ایک ہی ہتھیار سے سب کو شکار کرنا چاہے۔وہ مختلف ذہنی سطح اور مختلف افرا دِطبع کے لوگوں کو مختلف حربوں سے زیر کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ کوئی

شخص ایمان اورعملِ صالح کی منزلیس طے کرتا ہوا دین کی شاہراہ پرگامزن ہے تواسے آخری منزل سے ہٹانے کے لیے شیطان کا اغوا اور اضلال میہ ہے کہ اس کی جدو جہد کوا قامتِ دین کے رخ سے موڑ کر تزکیہ کے خانقا ہی تصور کی طرف منعطف کر دیا جائے کہ بس اپنی ہی ذات کورگڑے جاؤ'اتی کو مانخجے جاؤ'اتی کوسنوارے جاؤ

#### مت رکھو ذکر و فکرِ صبح گاہی میں اسے! پختہ تر کر دو مزاج خانقاہی میں اسے!

تاکہ یہ نظام باطل کو چینے نہ کرے اور میرے استبدا دُمیرے استبدا وُمیرے استبدا وَمیرے غلیے کے لیے چینے نہ بن جائے ۔ لگار ہے نمازوں میں روز اندروزے رکھے پوری پوری رات غلیے کے لیے نہایت خوردہ گیری کھڑا رہا کرے۔ اپنی دانست میں منکرات اور حرام سے بچنے کے لیے نہایت خوردہ گیری اور خوردہ بنی سے کام لے کئین میرے مقابلے میں نہ آئے میرے نظام کو چینی نہ کرے استحصالی واستبدادی نظام کے لیے خطرہ نہ ہے ۔ ایک خص یہاں تک آگیا کہ اس نے اللہ کو استحصالی واستبدادی نظام کے لیے خطرہ نہ ہے ۔ ایک خص یہاں تک آگیا کہ اس نے اللہ کو یعنی اس کا نصب العین بھی درست ہوگیا۔ پھر یہ کہ اپنے نفس کے حربوں اور ہتھانڈوں سے بھی اس کے آزادی حاصل کرلی ہے ۔ گئی ہوں سے نے رہا ہے خوان طوری سے اجتماب کر بھی اس نے آزادی حاصل کرلی ہے ۔ گئی ہوں سے نے رہا ہے خوان طور دو اور اسے اپنی مرحلے پر شیطان جو داؤ اور اڑ زگا لگا تا ہے وہ یہ ہے کہ اب اس کا رخ موڑ دو اور اسے اپنی مرحلے پر شیطان جو داؤ اور اڑ زگا لگا تا ہے وہ یہ ہے کہ اب اس کا رخ موڑ دو اور اسے اپنی ذاتی اصلاح ہی کے اندر لگائے رکھو تا کہ یہ کہیں نظام کی اصلاح کے لیے میدان میں نہ آ جائے ۔ یہ ہوروں پر آزما تا ہے اور ان کی نیکی کے اندر محوکر کے رکھ دیتا جائے ۔ یہ ہورات کی نیکی کے اندر محوکر کے رکھ دیتا کو بدی کے لیے چینی نہیں بنے دیتا 'بلکہ انہیں ان کی انفرادی نیکی کے اندر محوکر کے رکھ دیتا کو بدی کے لیے چینی نہیں بنے دیتا 'بلکہ انہیں ان کی انفرادی نیکی کے اندر محوکر کے رکھ دیتا

اس آخری جے میں شیطان کے اس حربے کے خلاف ایک تنیبہ ہ آرہی ہے اور چونکہ انبیاء ورُسل کی اُمتوں میں سے ایک اُمت کی الیم مثال موجود ہے لہٰذااسے یہاں اُجا گر کیا جارہا ہے' تا کہ ایک نشانِ عبرت سامنے موجودر ہے کہ بالفعل ایسا ہوا ہے اور شیطان نے یہ

"اے ایمان والو! اللہ کے مددگار بن جاؤ ، جس طرح عیلی بن مریم نے حوار یوں نے کہا تھا کہ کون ہے میرامددگاراللہ کی طرف ؟ حوار یوں نے کہا کہ ہم ہیں اللہ کے مددگار!"

اس پس منظر کوسا منے رکھتے ہوئے اب ہم ان آیات کا مطالعہ شروع کرتے ہیں۔ رشاد ہوا:

﴿ وَلَقَدُ اَرْسَلْنَا نُوْحًا وَّابْرِهِيْمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا النَّبُوقَةَ وَالْمِرْهِيْمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا النَّبُوقَةَ وَالْمِرْهِيْمَ وَبَعِجَا وَرَانِ وَنُولَ كَنْ اللَّهُ مِن نَبوت اور "ہم نے نوٹ اور این دونوں کی نسل میں نبوت اور کتاب رکھ دی چران کی اولا دمیں سے کسی نے ہدایت اختیار کی اور بہت سے فات ہو گئے'۔

یہ ایک بڑی پُرشکوہ تمہید ہے آگے زیر بحث آنے والے اس مضمون کے لیے کہ حضرت عیسی اللے کے پیروکار جس غلط رخ پر پڑ گئے تھے تم بھی کہیں اس رخ پر نہ بڑجانا۔ اس سے تمہیں پیشگی طور پر متنبہ کیا جارہا ہے۔ تو گویا اصلاً مقصود حضرت عیسی الطیعی کا تذکرہ ہے کیا جا تا ہے۔ اس اسلوب کی ایک مثال سورہ اسلوب ہے کہ بات کا آغاز پُرشکوہ تمہید سے کیا جا تا ہے۔ اس اسلوب کی ایک مثال سورہ

آل عمران میں ہے کہ اصلاً تذکرہ تو حضرت عیسی اور حضرت مریم کا'اور حضرت زکریا اور حضرت یکی (علیہم الصلاة والسلام) کا کرنا ہے'لیکن اس کا آغاز آیت ۳۳ سے بایں الفاظ کیا گیا :﴿ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَی ادَمُ وَنُو حًا وَّالَ اِبْرَاهِیْمُ وَالَ عِمْرُنَ عَلَی کیا گیا :﴿ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَی ادَمُ وَنُو حًا وَّالَ اِبْرَاهِیْمُ وَالَ عِمْرُنَ عَلَی اللَّهُ اصْطَفَی ادَمُ وَنُو حًا وَّالَ اِبْرَاهِیْمُ وَالَ عِمْرُنَ عَلَی اللَّهُ اصْطَفَی ادَمُ وَنُو حًا وَّالَ اِبْرَاهِیْمُ وَالَ عِمْرُنَ عَلَی الْعُلُمِیْنَ اللَّهُ اسْلوب کا مفاد یہ ہے کہ جس موضوع پر گفتگو ہوئی ہے اس کا اصل پس منظرا ورسیاتی وسباتی (context) معین ہوجائے۔تو یہاں پر بھی ایک پرشکوہ تمہید کے طور پریمضمون آیا ہے۔

## تاريخ نبوت ورسالت كاايك تحقيق طلب بهلو

فرمایا: ﴿ وَلَقَدُ اَرْسَلْنَا نُوْحًا وَ اِبْرُهِيْمَ ﴾ ''اورہم نے بھیجانوح کواورابراہیم کو'
﴿ وَجَعَلْنَا فِی خُرِیّتِهِمَا النّبُوّةَ وَالْحِسَبَ ﴾ ''اورہم نے رکھ دی انہی دونوں کی نسل میں نبوت اور کتاب' ۔ یہ معاملہ تاریخ نبوت ورسالت کے اعتبار سے محققین کے لیے نہایت اہم رہنمائی کا حامل ہے۔ یہاں یہ ضمون ضمی طور پر آیا ہے'اور میں بارہاعرض کر چکاہوں کہ قرآن کی قرآن کی علیم مضامین اکثر و بیشتر ضمی طور پر آتے ہیں۔ ایک ہے قرآن کی ہرایت' تذکرہ ذکری یا دو ہائی' وہ تو قرآن مجید میں آپ کو سطح پر ملے گی وضاحت سے ملے گئن جو ملمی نوادراوراعلی علمی وعقلی نکات ہیں وہ آپ کو شمنی طور پر اس انداز سے ملیس گے کہ لیکن جو علمی نوادراوراعلی علمی وعقلی نکات ہیں وہ آپ کو شمنی طور پر اس انداز سے ملیس گے کہ کیکن جو علمی نوادر اوراوا گئی رخنہ نہ پائے' لیکن جس شخص کے ذہن میں علمی اشکالات اور عام آدمی قرار ہو کئی رخنہ نہ پائے' لیکن جس شخص کے ذہن میں علمی اشکالات اور سوالات ہیں' جو کسی تحقیق میں سرگرداں ہے' وہ وہ اں پر پہنچ تو رک جائے اور پھر وہ اپنا ہائی یاور لینز (lense) فو کس کر کے میٹھ جائے کہ جاایں جاست! اسے محسوس ہو کہ اس مقام سوالات ہیں وہ تو مجھے ہوئی رہنمائی مل رہی ہے۔

ال ضمن میں اب ہم تجزیہ کرتے ہیں۔ جہاں تک حضرت نوح النگا کا معاملہ ہے وہ تو بالکل واضح ہے۔ اس لیے کہ آپ آ دم ثانی ہیں 'پوری موجود ہ نسلِ انسانی حضرت نوٹ کی

اولاد سے ہے۔ قرآن مجید سے بھی اس کی گواہی ملتی ہے۔ ازروئے الفاظ قَرْ آ ني: ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِيْنَ ﴾ (الصَّفَّت) ''ہم نے صرف اس كي نسل كو باقی رکھا''۔حضرت آ دم العلیلا سے حضرت نوح العلیلا تک ہم یقین سے نہیں کہہ سکتے کہ زمانی فصل کتنا ہے۔لیکن بہر حال اس دور میں جتنی بھی نسلیں آ دم الطفیٰ کی پھیلی ہیں وہ سب کی سب ہلاک کر دی گئیں' سوائے حضرت نوح النہ کی اولا د اور ان کے اہلِ ایمان ساتھیوں کے۔ گمان غالب سے سے کہ سوائے ان کے اپنے بیٹوں اور ان کی بیویوں کے اور كوئى بھى باقى نہيں بچاتھا۔ واللہ اعلم! ليكن اگر كوئى تھے بھى توان كى نسل آ گے ہيں چلى نسل صرف حضرت نوح النکی کی چلی ہے۔آج پوری نسلِ انسانی حضرت نوح النکی کے تین بیٹوں حضرت سام' حضرت حام اور حضرت یافث کی اولا دسے ہے۔ لیعنی آج دنیا میں جتنی بھی اقوام عالم ہیں سب کی سب انہی نتنوں کی نسلوں سے ہیں۔لہذا اس میں تو کوئی اشکال اوراشتباه نہیں کہ حضرت نوح العلیہ سے حضرت ابراہیم العلیہ تک نبوت حضرت نوح العلیہ کی اولاد ہی میں رہی۔ البتہ حضرت ابراہیم کا معاملہ بہت اہم ہے۔ ظاہر بات ہے کہ حضرت ابراہیم کے بعد جب ان کی نسل آگے چلی تو دُنیا میں اور اقوام بھی موجود تھیں۔ حضرت سام کی اولا د کی بھی اور بہت ہی شاخیں ہیں۔ان کے علاوہ حضرت حام اور حضرت یافث کی اولا دیے کئی نسلیں اوران کی شاخیں ہیں ۔ کیکن قر آن معین طور پر کہتا ہے کہ حضرت ابراہیم الکیلائے بعد نبوت اور کتاب کا معاملہ صرف نسلِ ابرا ہیمی کے ساتھ مختص کر دیا گیا۔ اورجیسا کہ میں نے بار ہاعرض کیا ہے کہ اہم مضامین قرآن مجید میں کم سے کم دوجگہ ضرور آتے ہیں۔للہذااس مضمون کامٹنی سورۃ العنكبوت كى آيت ٢٧ ہے جہال تعين كے ساتھ واحد كے صینے میں حضرت ابرا ہیم كے بارے میں بیات كهي گئی: ﴿ وَوَهَبُنَا لَـــهُ إِسْلَحْقَ وَيَعْقُونَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النَّبُوَّةَ وَالْكِتْبَ ﴿ 'جُمْ نِهِ ابْرَابِيمُ كُواسَحَالٌ (جبيابيلا) اور یعقوب (جبیبا بوتا) عنایت فر مایا اور ہم نے اس کی نسل میں نبوت اور کتاب ر کھ دی'۔ نوٹ سیجیے کہ یہال' فیٹی ذُرییتھے'' نہیں' بلکہ واحد کی ضمیر کے ساتھ' فیی ذُرییتہ'' فرمايا ﴿ وَاتَّيْنُ مُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَ وَإِنَّهُ فِي الْاحِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿ ﴾

''اورہم نے اسے اس دنیا کی زندگی میں بھی اس کا اجر بھر پور طریقے پر عطافر مایا اور آخرت میں تووہ یقیناً ہمارے نیکو کاربندوں میں سے ہوگا''۔اب اس سے جو بات سامنے آرہی ہے اس پرغور کیجیے۔

حضرت ابراہیم الکی آج ہے کم از کم چار ہزار برس قبل کی شخصیت ہیں۔میرااندازہ عار سے ساڑھے عار ہزار برس تک کا ہے۔اس لیے کہ مصر سے بنی اسرائیل کا خروج (exodus)چودہ سوقبلِ مسیح سے لے کرتیرہ سوبلِ مسیح تک کے درمیان کا زمانہ ہے۔ چنانچہ ۴۴۰۰ برس تو حضرت موسی العلی کو ہو چکے ہیں۔اب ان سے پہلے کی سو برس حضرت یوسف العَلَیْنُ اور حضرت موسیٰ العَلَیٰنُ کے ما بین گزرے ہیں' جس کے دوران بنی اسرائیل کی تعداد میں اس قدراضا فه ہوا که صرف ستر بهتر افراد کا قافلہ جومصر میں داخل ہوا تھاوہ وہاں سے چھالا کھ کی تعداد میں نکلا ہے۔ یعنی اس میں خاصا وقت لگا ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ پیم از کم یانچ سوبرس کامعاملہ ہے جن میں سے ان کے دواڑ ھائی سوبرس توبڑے عیش وآرام میں گزرے جیسے کہ پیرزادے ہوتے ہیں۔اس لیے کہ حضرت یوسف الطبی سے اُس وقت کے شہنشاہِ مصر کو جوعقیدت ہوگئی تھی اس کے نتیج میں انہیں اوران کے خاندان کواز حد عقیدت واحترام کی نظر سے دیکھاجاتا تھا۔اس کےعلاوہ کچھاور تاریخی عوامل بھی تھے۔اُس دور کے شہنشا ہانِ مصر'' چرواہے بادشاہ'' (Hyksos Kings) قبطی النسل لوگ نہیں تھے بلکہ وہ عرب ہی کے کسی علاقے سے آئے تھے' لہذا سیاسی مصلحت کے تحت انہیں ضرورت تھی کہ کوئی ایسی قوت وہاں موجود رہے جسے وہاں کی مقامی آبادی قبطی نسل کے لیے کاؤنٹرویٹ کی حیثیت حاصل رہے۔

دوسری طرف حضرت یوسف النگی سے گرویدگی اور عقیدت مندی کا بھی یہ نتیجہ تھا کہ حضرت یوسف کے خاندان کو' جشن' کے علاقے میں آباد کیا گیا جومصر کا بہترین اور نہا بیت زر خیز علاقہ تھا۔ لیکن جب وہاں ایک قومی انقلاب آگیا اور وطن کے سپوتوں sons of) نقل فیہ تھا۔ لیکن جب وہاں ایک قومی انقلاب آگیا اور وطن کے سپوتوں the soil) یعنی قبطیوں نے چروا ہے بادشا ہوں کا تحتہ اُلٹ دیا اور پھر وہاں پر فراعنہ کا دَور دوبارہ آگیا تواس کے بعدوی لوگ جو کہ پہلے منظورِ نظر اور مراعات یا فتہ تھے' وہی عتاب کا

نشانہ بن گئے۔ بنی اسرائیل چونکہ دشمن کے منظورِ نظر سے لہذا قبطیوں کی نظر میں دشمن کھم ہے۔ بنی اسرائیل پرعتاب کا بید دور بڑا طویل ہے جس کے دوران نامعلوم کتنے ہزار افراد ہلاک کیے گئے۔ ان میں سے بہت سے اہرام مصر کی تعمیر کے دوران سرمہ بن گئے ۔ ان میں سے بہت سے اہرام مصر کی تعمیر کے دوران سرمہ بن گئے ۔ ان کے اوپر بڑی بڑی چٹانیں گریں اوران کا نام ونشان ندر ہا۔ قرآن مجید سے ثابت ہوتا ہے کہ ان پرکم از کم دومر تبہاییا و ورجھی آیا جب فراعنہ مصر نے تھم دے دیا کہ ان کی نوزائیدہ اولاد میں سے بیٹوں کوئل کر دؤ صرف بیٹیوں کوزندہ رکھو۔ اس کے باوجود مصر سے خروج کے وقت ان کی تعداد چھلا کھتی۔

یہ بات بھی واضح رہے کہ جہاں تک ہماری تاریخی معلومات کا تعلق ہے وہ اس دور سے زائد ہیں ہی نہیں۔انسان آج تک بس پانچ ہزارسال کی تاریخ کی تحقیق کر پایا ہے۔
پاکستان کے دوقصبوں موہنجو دڑواور ہڑ پہ کے علاوہ ہریانہ (مشرقی پنجاب) میں اسی دور کی تہذیب کے گھنڈرات دریافت ہوئے ہیں۔مصراور عراق کے اندر بھی اسی دور کی انسانی تہذیب کے آثار ملتے ہیں۔ہمارے عام تحقیق اورانکشافات کے ذرائع اس سے آگے نہیں پہنچ پائے۔متذکرہ بالا دوآیات کی روسے ان چارساڑ ھے چار ہزارسال کے دوران نبوت کا معاملہ صرف نسلِ ابرا ہمی میں ہوسکتا ہے۔

یہاں درحقیقت ایک بہت بڑا مسکہ پیدا ہوتا ہے۔ ایک طرف قرآن بیہ کہتا ہے:
﴿ وَانْ مِّنْ اُمَّةٍ إِلاَّ حَلاَ فِيْهَا نَذِيْرُ ﴿ وَالْمِ )' کوئی الیں بہتی نہیں ہے کہ جس میں کوئی نہ کوئی خبر دارکرنے والانہ گزراہو'۔ پھرسورۃ الرعد میں فر مایا: ﴿ وَلِمُكُلِّ قَوْمٍ هَا دِنِ ﴾ لایک ہوتو م کے لیے ہم نے ہادی جھیجے۔ تو اب ان دونوں با توں کے در میان مطابقت کیسے ہوئیا کی بڑا علمی مسکلہ ہے۔ اس اشکال کے مل کے لیے ہم پہلے دنیا کی باقی اقوام پرایک نظر ہوئی التے ہیں۔ مثلاً چین کی تہذیب بڑی قدیم تہذیب ہے۔ اور بیمعلوم ہے کہ چین روس مسئلے کوہ سے پرے آباد ہونے والی اقوام پھر پورپ کے میدانی علاقے اور مغربی یورپ کے میدانی علاقے اور مغربی یورپ کے اندراتر نے والی ناروی تسلیں (Nordic Races) ہے سب حضرت یافٹ کی نسل سے ہیں۔ اسی طرح إدھرایران میداور سندھاوراُدھر شالی افریقہ کے حضرت یافٹ کی نسل سے ہیں۔ اسی طرح إدھرایران میداور سندھاوراُدھر شالی افریقہ کے حضرت یافٹ کی نسل سے ہیں۔ اسی طرح إدھرایران میداور سندھاوراُدھر شالی افریقہ کے میدائی

علاقے قبط اور سوڈ ان میں حضرت حام کی اولاد آباد ہے۔ حضرت سام کی اولاد اس تکون
میں نیچ اتر گئی ہے۔ آج کل جوعلاقہ کر دستان کہلاتا ہے بید حضرت نوح الطبیح کی قوم کا
مسکن ہے جس کو' جزیرہ' بھی کہا جاتا ہے۔ فرات اور دجلہ کے درمیان شال میں جا کروہ
علاقہ کافی چوڑا ہو جاتا ہے۔ یہاں پر حضرت نوح الطبیح کی بعثت ہوئی۔ وہاں سے نیچ
جنوب کی طرف جزیرہ نمائے عرب تک جوقو میں اتر گئیں' وہ حضرت سام کی اولاد ہیں۔ اس
میں عراق اور شام کے باشندوں کے علاوہ پورے جزیرہ نمائے عرب کے لوگ بھی آت
میں عراق اور شام کے باشندوں کے علاوہ پورے جزیرہ نمائے عرب کے لوگ بھی آت
بیں۔ اس سامی نسل کے اندر بھی بہت سے انبیاء ورسل مبعوث ہوئے ہیں۔ قرآن مجید بار
بارجن قوموں کا تذکرہ کرتا ہے ان میں قوم عاد اور قوم شود کا تعلق اس سامی نسل ہی سے تھا'
برسول حضرت ابراہیم الطبیح سے قبل کے ہیں۔

حضرت ابراہیم الکی قرین قیاس ہے کین چونکہ ریکارڈ موجود نہیں لہذا ہم تعین کے ساتھ کچھ نہیں کہہ ہونا بالکل قرین قیاس ہے کین چونکہ ریکارڈ موجود نہیں لہذا ہم تعین کے ساتھ کچھ نہیں کہہ سکتے ہمیں کچھ حکماء کا تذکرہ تو ملتا ہے مثلاً کنفیو شس کوئی بڑا حکیم ودانا انسان تھا، لیکن اس کا نبوت ورسالت کے ساتھ کوئی رشتہ وتعلق تھا یا نہیں اس کے لیے کوئی ثبوت موجود نہیں۔ ہندوستان کے ایک عالم دین منس نوید عثانی صاحب نے اپنی ایک کتاب میں ایک نظریہ پیش کیا ہے جو بہت مدل ہے۔ انہوں نے ہندوستان کی پرانی کتابوں اور سنسکرت کے اشکوکوں کے حوالے سے ثابت کیا ہے کہ حضرت نوح الکھ کی نسل ہندوستان میں بھی آگر الباد ہوئی اور حضرت نوح الکھ کے مانے والے ہندوستان میں موجود ہے ہیں۔ مہانوح آباد ہوئی اور حضرت نوح الکھ کے کا خوالے نہدوستان میں موجود ہے۔ عثانی ماحب کا کہنا ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت نوح الکھ کوجو صحیفے دیے تھا ورجو ثریعت عطا ماحب کا کہنا ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت نوح الکھ کوجو صحیفے دیے تھا ورجو ثریعت عطا کی تھی اس کے باقیات الصالحات ''منوسمرتی'' نامی کتاب کی شکل میں موجود ہیں۔ بینما کی تھی اس کے باقیات الصالحات ''منوسمرتی'' نامی کتاب کی شکل میں موجود ہیں۔ بینما کی تین میں موجود ہیں۔ بینما کی تین میں میں قبیل ہیں۔ قبیل ہیں۔

اس کے علاوہ 'جیسا کہ میں نے عرض کیا ہے عین قرینِ قیاس ہے کہ ان ساڑھے چار

ہزارسال کے دوران حضرت اہراہیم الیسی کی نسل سے کوئی شاخ ہندوستان آ کر آباد ہوئی ہو۔ اس لیے کہ حضرت اسحاق الیسی کے دوبیوں کا تذکرہ آتا ہے: حضرت یعیس یا عیسو اور حضرت یعقوب ۔ یہ دونوں توام یعنی جڑواں بھائی تھے۔ پہلے حضرت عیس یا عیسو کی ولادت ہوئی ان کے عقب میں یعقوب الیسی پیدا ہوئے۔ ان کا نام یعقوب اسی لیے مشہور ہوا۔ ''اور یعقوب الیسی کی تعیسو کی ایڑیاں پکڑے ہوئے تولد ہوا''۔ حضرت یعقوب الیسی کی نسل یعنی بنی اسرائیل کے انبیاء کی تاریخ تو ہمیں 'عہد نامہ قدیم'' کے ذریعے ملتی ہے'لیسی خضرت عیس یا عیسو کا کیا معاملہ ہوا' اس کے بارے میں تاریخ خاموش ہے۔ ان کی اولا دا دوم کے علاقے کی نسبت سے اُدومی کہلاتی ہے'اوراُدمی کا لفظ ہندوستان کے ناموں میں کی شرت کے ساتھ ملتا ہے۔ تو کوئی عجب نہیں کہ حضرت عیس کی نسل اس علاقے میں آباد موئی ہواوران کی نسل کے اندرکوئی نبی یارسول آیا ہو۔

ﷺ پھریہ کہ ۱۳۰۰ ق میں بنی اسرائیل کا جوخروج ہوااس کے نتیج میں ان کے پچھ قبائل
الپیۃ ہوگئے سے جنہیں ''The lost tribes of the house of Israel ''کہاجا تا ہے۔ اس کے بارے میں بھی گمان موجود ہے کہان کے پچھ قبائل یہاں آ کر آباد
ہوگئے ہوں۔ اور جھے تو گمان غالب کی حد تک محسوں ہوتا ہے کہ ہندوستان میں ''برہما' اور
''برہمن' کا جو تصور ہے اس کا در حقیقت حضرت ابراہیم النظی کے ساتھ کوئی رشتہ ضرور
ہے۔ مولانا مناظراحسن گیلائی گئی کی یہ بات میں نے کئی مرتبہ عرض کی ہے کہان کے زد کیل
گوتم بدھ نبی تھے۔ قرآن مجید میں دو مرتبہ '' ذوالکفل'' کا تذکرہ آیا ہے۔ ان کے بارے
میں کوئی وضاحت نہیں ملتی کہ وہ کہاں پیدا ہوئے اوران کی تاریخ کیا ہے۔ مولانا کا گمان یہ
ہے کہ '' ذوالکفل'' دراصل کیل وسطو کا شنرادہ ہے۔ بیریاست نیپال کے علاقہ میں تھی اور
ابراہیم النظی کی نسل میں سے ہیں۔ اس لیے کہ قرآن مجید کی نفسِ قطعی کی روسے حضرت ابراہیم النظی کی نسل میں سے ہیں۔ اس لیے کہ قرآن مجید کی نفسِ قطعی کی روسے حضرت ابراہیم کی ذریت سے باہر ممکن نہیں ۔ آبیت نہیں مطالعہ ﴿ وَ جَعَلْنَا فِیْ ذُرِیّتِ ہِمَا النَّے وَ قَ وَ الْکُونَا بُنِی کُوسا منے رکھیں گو تحقیق مطالعہ ﴿ وَ جَعَلْنَا فِیْ ذُرِیّتِ ہِمَا النَّے وَ قَ وَ الْکُونَا بُنِی کُوسا منے رکھیں گو تحقیق مطالعہ ﴿ وَ جَعَلْنَا فِیْ ذُرِیّتِ ہِمَا النَّے وَ قَ وَ الْکُونَا بُنِی کُوسا منے رکھیں گو تحقیق مطالعہ ﴿ وَ جَعَلْنَا فِیْ ذُرِیّتِ ہِمَا النَّے وَ قَ وَ الْکُونَا بُنِی کُوسا منے رکھیں گو تحقیق مطالعہ ﴿ وَ جَعَلْنَا فِیْ ذُرِیّتِ ہُمَا النَّے وَ قَ وَ الْکُونَا بُنَی کُوسا منے رکھیں گو تحقیق

کے بہت سے درواز کے کھل جائیں گئ بہت سے گوشے نمایاں ہوجائیں گے۔ایک انسان جب آسانی ہدایت کی روشنی اور راہنمائی میں تحقیق کا سفر طے کرتا ہے توضیح تر نتائج تک اس کی رسائی ممکن ہے۔

حضرت ابراہیم اللیلا کے بعد 'نبوت' اور ''کتاب' زّرِیت ابراہیم کے ساتھ مخصوص ہے۔اگرچہ دنیا میں اور علاقے بھی ہیں لیکن تاریخ یہودیت اور تاریخ عیسائیت کے حوالے سے ہمارے یاس ثبوت اس علاقے کا ہے جسے ہم مشرقِ وسطیٰ Middle) East) کہتے ہیں۔ درحقیقت اسلام اور ان دونوں مذاہب (یہودیت اور عیسائیت) کا تعلق اسی علاقے سے ہے۔قرآن مجید نے بھی حضرت ابراہیم اللی سے قبل کے جن رسولوں کا تذکرہ کیا ہے وہ بھی اس علاقے ہے متعلق تھے کیے حضرت ہوداور حضرت صالح علیہاالسلام ۔اس کےعلاوہ پوری دنیا میں دوسرےعلاقوں سے ُخاص طوریر ہندوستان اور چین جوتہذیب وتدن کے بہت قدیم مراکز ہیں قرآن مجیدنے صراحت کے ساتھ بحث نہیں کی ہے۔اوریہ بات بالکل واضح اور منطقی ہے اس لیے کقر آن کریم کے اوّ لین مخاطب لینی اہل عرب کے پاس ان کے بارے میں واقفیت نہیں تھی ۔للہذا خواہ مخواہ ان کا تذکرہ کرنا ان کے لیے گویا کی العنی می بات ہوتی 'کیونکہ اس کے لیے انہیں پہلے تاریخ اور جغرافیہ کی تعلیم دی جاتی ' پھراُن تمام علاقوں میں جھیجے گئے انبیاء ورُسل کا تذکرہ کیا جاتا' جبکہ اس کی قطعاً كوئى حاجت نہيں تھى ۔ البتداس سے جواشكال سامنے آرہائے جسے ہم نے حل كرنا ہے ، وہ یہ ہے کہ ایک طرف تو قرآن کہتا ہے: ﴿ وَإِنْ مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلا فِيْهَا نَذِيْرٌ ﴾ "اور ہر لبتى ميں ايك خبر داركرنے والا (نبي يارسول) گزرائے 'اور: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ' اور ہر قوم کے لیے ایک راہنما (گزرا) ہے''۔ جبکہ دوسری طرف بی حقیقت سامنے آ رہی ہے کہ کم از کم گزشتہ ساڑھے چار ہزار برس کے دوران تو صرف ذریت ابرا ہیں ہی میں کتاب اورنبوت رہی۔

ان دونوں الفاظ'' ہادی اور نذیر'' پرغور کرتے ہوئے یہ بات ملحوظ خاطر رہنی چا ہیے کہ ہر لفظ کے پچھ مضمرات ہوتے ہیں' اس کی اپنی ایک connotation ہوتی ہے۔ لفظ

"هادٍ" یا "هادی" (بدایت دین والا) ایک عام لفظ ہے۔ اس طریقے سے "نذیر" (خبردار کرنے والا) بھی ایک عام لفظ ہے۔ بید ونوں لفظ ایسے تخص کے لیے بھی استعال ہو سکتے ہیں جو حقائق سے آشنا ہوجائے کیا ہے وہ ازخود ہی آشنا ہوا ہو۔قر آن مجید میں اس کی ایک بڑی اہم مثال موجود ہے۔اوروہ اس اعتبار سے بڑی اہمیت کی حامل ہے کہ اگر اس کا تذكره اتنى وضاحت وصراحت كے ساتھ نہ ہوتا تو بداہم مضمون ہم پرمنکشف ہى نہ ہو پا تا۔ اوروہ مثال ہے حضرت لقمان کی ۔ آپ نہ نبی تھے نہ رسول تھاور نہ ہی ان کے بارے میں کسی نبی پارسول کے اُمتی ہونے کا کوئی ثبوت ہے۔ وہ بس ایک سلیم الفطرت سلیم العقل انسان تھے۔اس سلیم الفطرت انسان نے اپنی عقلِ سلیم کی را ہنمائی میں غور وفکرا ورسوج بچار ك ذريع ان تعليمات تك رسائي حاصل كرلى جوقر آن مجيد كى بنيادي تعليمات بين يغني تو حیداور معاد۔اب تیسری چیز جورہ جاتی ہےوہ نیکی اور بدی کا امتیاز ہے۔اس کی تمیزاور اس کا شعور بھی اللہ تعالی نے ہرانسان میں ودیعت کر دیا ہے۔ نبوت اور کتاب در حقیقت ہدایتِ خداوندی کی معین شکلیں ہیں کیکن ہدایتِ خداوندی اورانذ ارصرف نبوت اور کتاب کے ساتھ وابستے نہیں ہے بلکہ ایک حکیم اور داناانسان بھی ایسا ہوسکتا ہے کہ وہ اپنے غور وفکر کے منتیج میںان حقائق تک پہنچاہواورا پنے ان حقائق اورا پی علمی اور عقلی یافت کے حوالے ے لوگوں کوخبر دار کررہا ہوانہیں نیکی کی تلقین کررہا ہو۔ جیسے سورۃ لقمان میں حضرت لقمان کا قُولُ قُلْ مِواجِ: ﴿ يُدِبُنَيَّ اَقِمِ الصَّلُوةَ وَأَمُرْ بِالْمَغُرُوْفِ وَانَّهَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ ﴿ ﴿ آيت ١٤) ' 'ا مير بيني النماز قائم كر نيكي كاحكم د اور برائی ہے منع کر'اور تجھ پر جوبھی مصیبت پڑے اس پرصبر کر۔' تو یہاں اندار آخرت بھی ہے' تو حید کی تلقین بھی ہے اور شرک کی مذمت بھی ۔اس سور ہ مبار کہ میں شرک کی مذمت میں حضرت لقمان كاقول ہے:

﴿ لِيُنَى لَا تُشُولِ فَ بِاللَّهِ ﴿ إِنَّ الشِّولَ لَظُلْمٌ عَظِيْمٌ ﴿ ﴾ ''الله كِياللَّهِ كَاللَّهِ كَاللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ ﴾ ''الله كساته سي كوشر يك في تشهرا! يقيناً شرك بهت برا ظلم ہے۔''

تو گویایہ تمام بنیادی حقائق نبوت اور کتاب کے بغیر بھی نوع انسانی کی رسائی میں ہیں' بشرطیکہ اس حوالے سے سیح فکر کے نتیج میں مختلف حکماء کی تو حید تک رسائی ہوجائے'وہ پہچان لیں کہ بس حیات و نیوی سے پوری تسکین نہیں ہورہی' ذہن مطمئن نہیں ہورہا' بلکہ کوئی اور زندگی ہونی چا ہیے اور یہ ہوکر رہے گی۔ اور پھر اس حوالے سے انہوں نے انذار آ خرت بھی کیا ہو۔ تویہ ' انذار' اور' ہدایت' عام الفاظ ہیں۔ پوری دنیا میں اللہ تعالی نے اس قسم کیا ہوں اور مئذرا ٹھائے ہیں۔ ضروری نہیں کہوہ نبی ہوں' لیکن کتاب در حقیقت شریعت سے عارت ہے' یعنی ایک واضح ہدایت کہ یہ کرؤ یہ نہ کرؤ یہ حرام ہے اور یہ تبہارے لیے واجب اور فرض ہے۔ یہ چیز در حقیقت ذریت ابرائیم پر اللہ تعالی کا خصوصی فضل وکرم ہے' جس کے اور فرض ہے۔ یہ چیز در حقیقت ذریت ابرائیم پر اللہ تعالی کا خصوصی فضل وکرم ہے' جس کے لیے قر آن مجید میں ایک آ یہ بھی موجود ہے کہ ﴿ إِنِّی جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾'' یقیناً میں آپ کولوگوں کے لیے امام بنانے لگا ہوں'۔

امامت کامقام جوحضرت ابراہیم الکے کا وعطا ہوا ہے در حقیقت اس کا بدا یک مظہر ہے کہ ''نبوت''اور'' کتاب' جو ہدایت خداوندی کی ایک معین شکل ہے 'سل ابرا ہیمی کی ایک شاخ وہ ہے جوحضرات اسخی اور ایعقوب علیہ مخصوص کر دی گئی ہے۔ نسل ابرا ہیمی کی ایک شاخ وہ ہے جوحضرات اسخی اور ایعقوب علیہ السلام سے چلی اور زیادہ تفاصیل ہمیں انہی کی معلوم ہیں۔ دوسری شاخ حضرت اسماعیل السلام سے چلی اور ان میں نبی اکرم مگائیڈ کی بعث ہوئی۔ تیسری شاخ حضرت قتورہ سے چلی جو حضرت ابراہیم الکی تیسری بیوی ہیں۔ ان کے گئی بیٹے تھے۔ ہم ان میں سے صرف ایک سے واقف ہیں جن کی نسل قوم مدین یامدیان کہلائی ہے 'جن میں حضرت شعیب الکی کے سے واقف ہیں جن کی نسل قوم مدین یامدیان کہلائی ہے'جن میں حضرت شعیب الکی کی ہوگے ۔ لیکن ان کی اولا دکہاں کہاں پھیلی ہے' اس کا ہمیں کوئی پختے علم نہیں۔ جیسے میں عرض کر چکا ہوں کہ حضرت اسحاق الکی نے نسل تو وہ بھی ابرا ہیم ہی کی ہوگی۔ اس نسل میں بھی کوئی نبی ہم نہیں جانت کہ وہ کہاں گئے۔ نسل تو وہ بھی ابرا ہیم ہی کی ہوگی۔ اس نسل میں بھی کوئی نبی آئے ہوں گئے۔ ہوں گئے ہوں۔ لیکن اگر ہے تو وہ صرف ذریت ابرا ہیم میں میں جاکر آباد ہو گئے ہوں۔ لیکن امر ہے تو وہ صرف ذریت ابرا ہیم میں میں ہو کہاں گئے۔ نسل تو وہ صرف ذریت ابرا ہیم میں میں ہو کہا ہوں کے موسات کی شکل اگر ہے تو وہ صرف ذریت ابرا ہیم میں میں میں ہو کہا میں اگر ہو گئے میاں اگر ہو گئے ہوں۔ لیکن عام اخلاتی بعدایات' کم سے کم تو حید کی تلقین اور شرکت کی فرمت' ہی وہ میں خورت ابنی عام اخلاتی تعلیمات' کم سے کم تو حید کی تلقین اور شرکت کی فرمت' ہی وہ میں خورت ابنی عام اخلاتی تعلیمات' کم سے کم تو حید کی تلقین اور شرکت کی فرمت' ہی وہ کی فرمت' ہی وہ کی خورت کی تلقین اور شرکت کی فرمت' ہی وہ کی فرم کیا کی خورت کی تلقین اور شرکت کی فرمت' ہی وہ کی خورت کی تلقین اور شرکت کی فرمت' ہی وہ کی خورت کی خورت کی فرمت نے ہوں کی فرمت ' ہو گئی میں خورت کی فرم کی میں خورت کی خورت کی فرم کی فرم کی خورت کی فرم کی خورت کی خورت کی خورت کی فرم کی خورت کی خورت کی خورت کی فرم کی خورت کی

چیزیں ہیں جواللہ تعالیٰ نے چونکہ عقل سلیم اور فطرتِ سلیمہ میں ودیعت کر دی ہیں لہذااس حوالے سے ہرقوم کے اندرکسی نبی یاکسی ہادی یاکسی نذریکا آنابالکل قرین قیاس ہے اور ان دونوں چیزوں میں کوئی تضافهیں۔

یہ آیت مبارکہ ان الفاظ پرختم ہوتی ہے: ﴿فَمِنْهُمْ مُّهْتَلَا وَ کُورِیْ مِنْهُمْ فَهُتَلَا وَ کُورِیْ مِنْهُمْ فَهُتَلَا وَ کُورِیْ ان کما اکثریت فاسقوں پرمشمل ہے '۔اس سے پہلے فرمایا گیا تھا: ﴿وَجَعَلْنَا فِی ذُرِیّتِهِمَا النّبُوّةَ وَالْکِتٰبَ ﴾ ''اورہم نے ان دونوں کی اولاد میں نبوت اور کتاب رکھی'۔ جب تک حضرت ابراہیم اللّیٰ نہیں آئے حضرت نوح اللّیٰ کی نسل میں نبوت و کتاب رہی۔ بعدازاں حضرت ابراہیم کے بعد ان کی نسل میں نبوت و کتاب کو خصوص کر دیا گیا۔ لیکن چاہے وہ ذریت نوح ہویا ذریت ابراہیم' ہوسی نیک لوگ نہیں تھے۔ان میں سے کچھوہ بھی ہوئے جنہوں نے ابراہیم' ہی ہدایت اختیار کی ہدایت یا فتہ ہوئ جبہوں نے اس میں مبتل ہوگئے۔ بہرحال ان میں سے پچھلوگ ایسے بھی تھے کہ وہ اللّٰہ کی ہدایت سے جو ہدایت پر سے کی اللّٰہ ہوگئے۔ بہرحال ان میں سے پچھلوگ ایسے بھی تھے کہ جو ہدایت پر سے لیکن ان میں مبتل ہوگئے۔ بہرحال ان میں سے پچھلوگ ایسے بھی تھے کہ جو ہدایت پر سے لیکن ان میں مبتل ہوگئے۔ بہرحال ان میں سے بھولوگ ایسے بھی تھے کہ جو ہدایت پر سے لیکن ان میں مبتل ہوگئے۔ بہرحال ان میں سے بہت سے فاسق اور نافر مان ہیں' وہ اللّٰہ کی ہدایت سے مؤمور گرفتی و فور میں مبتلا ہوگئے۔

## حضرت ابراہیم کے بعد سلسلہ ارسال رسل

اس جھے کا اصل مضمون اس دوسری آیت میں آرہا ہے۔ فرمایا: ﴿ ثُمَّ قَفَیْنَا عَلٰی اَلَٰ وَهِمْ بِرُسُلِنَا ﴾ ''پھر ہم نے ان کے نقوش قدم پر اپنے بہت سے رسولوں کو اٹھایا''۔ یعنی حضراتِ نوح' ابراہیم علیہاالسلام اوراُن کے جوصالح پیروشےان کے نقشِ قدم پر بہت سے رسولوں کو بھیجا گیا۔''قفی'' کا مطلب ہے کسی شے کے پیچھے گلنا' کسی کی پیروی کرنا۔ اس' ق ف ک' مادہ سے اردومیں بھی ایک لفظ بنتا ہے'' قافیہ' (جمع قوافی )۔ یہ لفظ شعر کے پیچھے آتا ہے۔ جس کے حوالے سے اشعار میں ایک ردھم قائم ہوتا ہے' کیسانیت پیدا شعر کے پیچھے آتا ہے۔ جس کے حوالے سے اشعار میں ایک ردھم قائم ہوتا ہے' کیسانیت پیدا

موتی ہے۔ یہ لفظ 'فیفینا'' قرآن مجید میں چارمرتبہ آیا ہے جن میں سے دومقامات تو یہی بير -اس مادے سے صرف ایک جلد بیلفظ اس طرح آیا ہے: ﴿ وَلَا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ به عِلْمٌ ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولِيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴿ إِنّ اُسرائیل)''اوراس چیز کے پیچھےمت بڑوجس کے بارے میں تمہیں علم نہیں ہے۔ یقیناً ساعت 'بصارت اور عقل ان تمام چیز وں کے بارے میں باز پُرس ہوگی''۔'' وَ لَا تَقْفُ'' کا مطلب ہے مت پیچھے لگؤمت پیچھے پڑوان چیزوں کے جن کے لیے تمہارے یاس کوئی واضح علم نہیں ہے۔ہم نے تمہیں ساعت 'بصارت اور عقل کی جو صلاحیتیں دی ہیں اس لیے دی ہیں کہان کی رہنمائی کواختیار کرو فوروفکر کرؤسوچ بیار کرو۔ پھر دوسری چیز ہدایت ہے جس کے لیے بیوجی کا سلسلہ ہے۔لیکن اس سے ہٹ کر طرح طرح کے اوہام ہیں جیسے ستارہ شناسی اور دست شناسی ہے ۔ یہ چیزیں ہمارے ہال''occult sciences'' کے نام سے مشہور ہیں۔اسی طرح ہمارے ہاں علم الاعداد (سائنس آف نمبرز) ہے۔اگرچہان سب کوسائنس کا نام دے دیا گیا ہے کین ان کو occult sciences کہتے ہیں۔ قرآن کی راہنمائی پہ ہے کہان کے پیچھے نہ بڑو۔ درحقیقت سمع وبصراورعقل کی جوصلاحیتیں دی گئی ہیں بیاُن کی ناقدری ہے کہانسان اِن چیزوں کی پیروی کرنے ان کے پیچھے پڑے۔

# حضرت عیلی اوران کے تبعین کا تذکرہ

کے دلوں میں ہم نے رافت اور رحمت پیدا کردی''۔'' رافت''اور'' رحت' تقریباً مترادف الفاظ ہیں۔ بہت سے الفاظ ایسے ہوتے ہیں کہ جومتر ادفات کے طور پرمستعمل ہوتے ہیں' کیکن ظاہر بات ہے کہ دوالگ الگ الفاظ کے دومفہوم یقیناً ہوتے ہیں اور جب وہ بیک وقت سامنے آتے ہیں تو پھرغور کر ناپڑتا ہے کہ ان کے مابین فرق کیا ہے ور نہ وہ ایک دوسر ے کی جگہ بھی استعال ہو جاتے ہیں۔جبیبا کہ''ایمان'' اور''اسلام'' مترادف بھی ہیں (ہمارے منتخب نصاب میں بیالفاظ بار باراستعال ہوئے ہیں)لیکن اُن کا اپنا علیحدہ مفہوم بھی ہے۔اسی طرح جہاد وقبال نبوت ورسالت اور نبی ورسول تقریباً مترادف بھی ہیں لیکن ان کا علیحدہ علیحدہ مفہوم اور مضمون بھی ہے۔اس کے بارے میں اصول یہ بیان کیا گیا ہے كه: 'إِذَا تَفَرَّقَا اجْتَمَعَا وَإِذَا اجْتَمَعَا تَفَرَّقَا" كه جب به جورُول كے الفاظ عليحده علیحدہ آتے ہیں تو مفہوم تقریباً ایک ہی ہوتا ہے کیکن جہاں دونوں ایک ساتھ آجا کیں گے تو وہاں یقیناً کوئی نہ کوئی فرق ہوگا جس کو ظاہر کرنامقصود ہے۔ یہاں پر بھی رافت اور رحت جوڑ ابن کرآئے ہیں۔ان دونوں میں نسبت سے کدرا فت اس کیفیت کا نام ہےجس کے تحت کسی کے دکھ اور در دکوانسان اپنے دل میں محسوس کرتا ہے۔ اس کے لیے فارس کا لفظ "مرردی"،مستعمل ہے جو اِس مفہوم کو بہت خوبصورتی سے اداکرتا ہے۔ جیسے ایک جماعت کے لوگ ہم جماعت اور ایک زمانے کے لوگ ہم عصر کہلاتے ہیں اسی طرح ہمدر د کا مطلب ہےجن کا درد باہم مشترک ہے کینی ایک دوسرے کے درد کومحسوس کرنے والے لوگ ہمدرد ہیں۔جیسے سی شاعرنے کہانے

#### خنجر چلے کسی پہ تڑ پتے ہیں ہم امیر سارے جہاں کا درد ہمارے جگر میں ہے!

اس ہمدردی کے مادے کوایک حدیث میں رفق سے تعبیر کیا گیا ہے۔ارشادِ نبوی ہے: ((مَنْ يُحْوَمِ الرِّفْقَ فَقَدْ حُومِ الْنَحْدَرِ مُكَلَّفَ ))''جو تخص دل کی نرمی سے محروم کردیا گیاوہ گل کے کُل خیر سے محروم ہو گیا۔'' یعنی کھور دل' سخت دل انسان خیر سے بالکل محروم ہوجا تا ہے۔اسی طرح رقیق القلب اور شفیق کے الفاظ بھی استعال ہوتے ہیں۔ آپ کا مشفق وہ ہے۔اسی طرح رقیق القلب اور شفیق کے الفاظ بھی استعال ہوتے ہیں۔ آپ کا مشفق وہ ہے

جے آپ کے بارے میں اندیشے رہیں کہ آپ کو کہیں کوئی گزندنہ پہنچ جائے 'کوئی تکلیف نہ بننج جائے کوئی نقصان نہ بنج جائے۔ یہ شفقت ہے۔ والدین کی شفقت بھی ہے کہ انہیں ہروقت یوفکر دامن گیررہتی ہے کہ اولا دکوکہیں کوئی نقصان نہ ہو کوئی گزندنہ پہنچے۔ان تمام کیفیات کے لیے''رافت'' درحقیقت ایک جامع عنوان ہے۔ بیدل کی وہ کیفیت ہے کہ جس میں کسی کے دکھ درد کو انسان خود اپنے باطن میں محسوں کرسکے۔اس کا نتیجہ نکاتا ہے ''رحمت'' کی صورت میں۔رحمت بیہ ہے کہ اب آپ اس کے دردکو باغٹنے کی کوشش کریں 'اس کے ازالے کی کوشش کریں'اس کی تکلیف کور فع کرنے کی کوشش کریں ۔ تو رحت گویا اس کا نتیجہ ہے۔ را فت اور رحمت اب جوڑے کی شکل میں آئے ہیں اور بیک وقت دونوں الفاظ آئے ہیں توان میں پینسبت ہے۔ پیالفاظ یا تواللہ کے لیے آتے ہیں جیسے رؤف اور رحيم العنی نهايت شفق نهايت مهربان اورنهايت رحم فرمانے والا بيا پھر بيحضور مَا اللهُ اللهُ عَلَي كيا سورة التوبة كي آخرى سے بہل آيت ميں آئے ہيں: ﴿بِالْمُوْمِنِينَ رَءُ وَفُ رَّحِيمُ ﴿ اِ "(آ يَعَالَيْنَمُ) مؤمنوں كون ميں نهايت شفق اور نهايت رحيم بين" حضرت سي الطيعة کے پیروکاروں کے لیے بھی پیالفاظ آئے ہیں ۔اس لیے کہ اُن کے دلوں میں ایک خاص رقت قلبی تھی۔اسی طرح صحابہ کرام ﷺ میں ہے حضور مُنالِیّن اور حضرت ابو بکر ﷺ کے مابین یہ وصف بہت ہی مشترک تھا۔اس اعتبار سے حضرت ابوبکر ﴿ حضورمَّا لَیْوَمْ کَی شخصیت کا ایک كامل پرتوتھے۔ یہے رافت اور رحمت۔

## ر هبانيت كي اصل حقيقت

اس کے بعد فرمایا: ﴿ وَرَهَّ بَانِیّةَ ، اِبْتَدَعُوْهَا مَا کُتَبْنَهَا عَلَیْهِمْ ﴾ ''اور رہانیت کی بدعت خودانہوں نے ایجاد کی تھی 'ہم نے اسے ان پرلازم نہیں کیا تھا''۔اس رافت اور رحمت کا ایک نتیجہ یہ نکلا کہ جب یہ چیز حدّ اعتدال سے تجاوز کر گئ تو اس نے رہبانیت کی شکل اختدار کی ۔

آ كى براھنے سے پہلے سے بھھ ليجے كەلفظ ' رَبِها نيت ' اصل ميں كيا ہے۔ عام طور پر ہم

رُ ہبانیت کا لفظ استعال کرتے ہیں۔ لفظ دونوں درست ہیں لیکن یہاں رَہانیت ہے ' رُ بہانیت نہیں ہے۔ رَ بب کہتے ہیں خوف کو۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے: ﴿ وَإِيَّا يَ فَارْهَبُوْنَ ﴿ (البقرة ) ( يس مجه بي سے ڈرو '۔اسي طرح ايك اور جگه ارشاد ہے : ﴿ وَاَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَّمِنْ رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾ (الانفال: ٧٠) " (مسلمانو!) اینے دشمنوں کے لیےاپنے پاس حتی الامکان طاقت اور بندھے ہوئے گھوڑے ( یعنی وقت کے تقاضوں کے مطابق جدیدترین اسلحہ تیار رکھو) تا کہتم ڈراؤ (خوف زدہ کرو) اینے دشمنوں کوبھی اور اللہ کے دشمنوں کوبھی'۔ تو "رَبِ" كامطلب ہے خوف رَبب سے "ر" كے زبر كے ساتھ رَببان بنتا ہے۔ جيسے رحم سے رَحمان۔ بدفَعلان کے وزن پر مبالغے کا صیغہ ہے کہ جب کوئی وصف بہت ہی ہیجانی کیفیت میں ہو ٔ طوفانی انداز کا ہو ٔ ٹھاٹھیں مارتے ہوئے سمندر کی طرح ہو۔اسی طرح کی رحمت "رحمان" كے لفظ ميں ظاہر ہوتی ہيں ۔ تو رَ هبان ہے مراد وہ شخص ہے جس كے اندر بهت ہی زیادہ خشیت الہی ہؤاللہ کا خوف آخرت کی باز پُرس کا خوف انتہا کی شدت اختیار کر جائے۔لینی بہت زیادہ خوف زدہ' بہت زیادہ ڈرنے والا۔اور''ربہانیت' اس کیفیت کا نام ہے۔ اور اس سے جوایک نظام وجود میں آتا ہے اس کے لیے گویا کہ بیاطور اسم علم ہے۔جبکہ رَبب سے اسم فاعل''راہب'' ہے اور اس کی جمع ''ر' کے پیش کے ساتھ "رُ ہبان" ہے۔اس سے رُ ہبانیت بناہے جس کا مطلب ہے راہبوں کا طریقہ راہبوں کا مسلک ٔ راہبوں کا نداز ۔ تو'' رُہبانیت'' اور'' رَہبانیت'' کے اس فرق کونوٹ کرلیں ۔ فرمایا كيا: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ، ابْتَدَعُوهُا ﴾ "اوررببانيت كي بدعت انهول نے خود اختيار كر لی۔''اس سے مراد کیا ہے؟ در حقیقت دنیا میں بیا یک نظام ہے کہ انسان جہاد اور قبال کے راستے سے ہٹ کر کوئی راستہ نکا لے اور شیطان انسان کی تمام تر توجہ کو صرف ذاتی اصلاح کے اوپر مرکوز کر دے ٔ اوراس میں اس درجے تشد د ہوجائے کہ انسان اپنی نفس کشی پر آ ما دہ ہو

دیکھئے ایک توہے ضبطِ نفس (self control)۔ یہ تو مطلوب ہے اس کے بغیر تو ظاہر

بات ہے کہ انسان بھلائی اور نیکی کا کوئی کا م کر ہی نہیں سکتا ۔ تقویٰ نام ہی اس کا ہے کہ پہلے انسان کواپنے نفس کے اوپر کنٹر ول حاصل ہواور پھر وہ اسے اللہ کے سامنے جھکا دے۔ تو تقوي اورضبط نفس گويا كه تقريباً مترادف الفاظ بين ليكن ايك لفظ ہے'' نفس كشى'' فس کشی پہ ہے کہ انسان کے اندر جب بیرجذ بہ ایک حداعتدال سے تجاوز کر جائے تو پھروہ ا پنے آپ کواذیتیں پہنچا تا ہے اپنے نفس کواس کی کوئی بھی مرغوب شے فراہم نہیں کرتا' ہر طرح سے اس کے نقاضوں کو کچل ڈالٹا ہے۔انگریزی میں 'self annihilation'' کا لفظاس کی بہترین تعبیر ہے۔ یعنی انسان نفس کشی میں اتنامبالغہ کرے اتناتعمق کرے کہ جس كَ نَفَى قُر آن مجيد مين بَعَى آئى ہے۔ فرمايا كيا ہے: ﴿ قُلْ مَنْ حَوَّمَ زِيْنَةَ اللهِ الَّتِي اَخُو بَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ (الاعراف:٣٢) (اعني !) أن س كبيركس في حرام کی ہیں زَین کی وہ چیزیں جواللہ تعالی نے اپنے بندوں کے لیے پیدا کی ہیں' اور یا کیزہ چیزیں رزق میں ہے؟" بلکہ صحیح طرزِعمل یہ ہے کہان چیزوں کو جائز راستے سے حاصل كروُ جائز راستے سے اچھا كھاؤ' اچھا پہنو۔اسى طرح ادائے حقوق كامعاملہ ہے۔اللّٰد كا جوت ہے وہ ادا کرؤایے بروی کاحق ادا کرؤرشتہ داروں کاحق ادا کرو۔اس طرح سائلین اور محرومین کا حق ادا کرو۔ جیسے فرمایا گیا ہے: ﴿ وَفِیْ أَمُوَ الِهِمْ حَقٌّ لِّلسَّائِلِ وَالْمُحْرُومِ ﴿ ﴾ (الذِّريت) "اور ان كے مالول ميں سائلول اور محرومول كاحق ہے' ۔حقوق کے معاملے میں دین کا تصور تو یہ ہے کہ حضور مَثَالِيْ اِلْمِ نَا فَا ذِر وَإِنَّ لِنَفْسِكَ عَكَيْكَ حَقًّا)) ''اوریقیناً تمهار نے نفس کا بھی تم پرت ہے '۔اس کو بھی اس کاحق پہنچاؤ۔اس کی جوبھی ضروریات ِزندگی اور تقاضے ہیں اللہ تعالیٰ نے جسم کے اندر جوداعیات رکھ دیے ہیں ان تمام تقاضوں اور داعیات کوجائز راستے سے پورا کرو۔

دراصل جب نیکی کا جذبہ حداعتدال سے تجاوز کر جاتا ہے اس میں مبالغہ تعمق اور گرائی پیدا ہوجاتی ہے تو پھریدا یک عجیب شکل اختیار کرتا ہے۔ پھرانسان اپنفس کوائس کے جائز حقوق بھی دینے کے لیے تیاز ہیں ہوتا' بلکہ اُس پر قد عنیں لگاتا ہے۔ ہر طرح کی معاشرتی آسائٹوں سے اپنے آپ کومحروم کر کے اور معاشرے سے کٹ کر دُور جنگلوں میں'

پہاڑوں کی غاروں میں اور چوٹیوں پر جاکر بیٹے جاتا ہے۔ پھراییا بھی ہوتا ہے کہ ایک شخص برفانی چوٹیوں پر ننگے بدن کھڑا سردی کوجیل رہا ہے تاکہ وہ اپنے نفس کو کچلے۔ یہ ہے درحقیقت وہ رَہانیت کہ جس کی طرف کچھلوگ مائل ہو گئے۔ بیلوگ اپنی نیک نیتی اور نیک دلی سے اس راستے کی طرف گئے کیائی شیطان نے اُن کے رخ کوموڑ دیا انہیں منابعد کی طرف گئے کیائی شیطان نے اُن کے رخ کوموڑ دیا انہیں منابعد کر دیا۔ شیطان نے انہیں غلط پٹی پڑھائی کہ بجائے اس کے کہ معاشرے میں رہ کر باطل کے ساتھ مقابلہ کر وظم کا استیصال کر وہدی کوشم کرنے کی کوشش کر وہم معاشرے سے ہی کٹ جاؤاور جا کر کہیں جنگلوں غاروں اور پہاڑوں کی چوٹیوں پر بسیرا کرواور بس اسی نفس کشی (self annihilation) کے اندرا پنی پوری زندگی بتا دو۔ بیراستہ در حقیقت رَہانیت ہے جس کے بارے میں اسلام میں شدت سے نفی آئی ہے۔

ضبطِنفس كااسلامى تصور

مند احد بن حنبل میں حضور طُلُقَیْم کی ایک حدیث ہے: (﴿لَا رَهُبَانِیّه فِی ایک حدیث ہے: (﴿لَا رَهُبَانِیّه فِی ایک روایت ہے کہ حضور اکرم طُلُقِیْم نے فرمایا: (﴿رَهُبَانِیّه هٰدِهِ الْاَمْقِ الْجِهَادُ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ))

'اس اُمت کی رہبانیت جہاد فی سبیل اللّٰہ ہے' ۔ یہ حضور طُلُقیْم کا نہایت حکیمانہ تول ہے۔
''اس اُمت کی رہبانیت جہاد فی سبیل اللّٰہ ہے' ۔ یہ حضور طُلُقیْم کا نہایت حکیمانہ تول ہے۔
اس سے زیادہ حکیمانہ بات نہیں ہوسکی' کہتم اپنے نفس کو تکیفیں پہنچانا چاہ رہے ہو' پہی تکلیفیں جہاد فی سبیل اللّٰہ میں بھی تو ہیں ۔ جب تم غاروں میں بیٹھ کراپنے نفس کو تکلیفیں پہنچاؤ سی سے اگرکوئی فائدہ پہنچ گا بھی تو صرف تمہاری اپنی ذات کو پہنچ گا۔اگر چہاں میں بہت سے خطرات بھی ہیں جو بہت زیادہ خوفناک نتائج پیدا کر سکتے ہیں' لیکن بالفرض اگر بہت پہلوہی سامنے رکھا جا کے تواس سے صرف تمہاری ذات کو بی فائدہ بہنچ رہا ہے۔ یہی تکیفیں تم اپنے نفس کو جہاد فی سبیل اللّٰہ میں بہنچاؤ۔ وہاں جا کر بھوک بھی ستاتی ہے۔ ایسا وقت بھی آتا ہے' جبیبا کہ غروہ تبوک میں ہوا ہے' کہ تین تین مجاہدین کے لیے چوبیں گھٹے کا راشن صرف ایک مجور ہے۔ اب اس سے زیادہ نفس کئی اور کیا ہوگی۔ لیکن پیفس کئی اس وقت بھی آتا ہے' جبیبا کہ غروہ تبوک میں ہوا ہے' کہ تین تین مجاہدین کے لیے چوبیس گھٹے کا راشن صرف ایک مجور ہے۔ اب اس سے زیادہ نفس کئی اور کیا ہوگی۔ لیکن پیفس کئی اس

راست میں ہے کہ جس سے دین کا غلبہ ہوگا' نظام عدل وقسط قائم ہوگا۔اس سے بحیثیت مجموعی کروڑوں انسان ظلم' جرواستبداداور استحصال کے پھندوں سے نجات پائیں گے۔ان کے لیے پھرممکن ہوگا کہ وہ بھی اپنے پروردگاری طرف کوئی توجہ کریں' اس سے لولگائیں' اس کے ساتھ را توں کو گھڑ ہے ہو کر م کا لمہ اور مخاطبہ کریں' اس کے ساتھ رمنا جات کریں۔لین یہ جب ہوگا کہ انہیں ظلم کی چکیوں سے نکالا جائے۔وہ جو کواہو کے بیل سے ہوئے ہیں' جو بار برداری کے جانور بن کررہ گئے ہیں' ان کے لیے کیاممکن ہے کہ وہ اللہ تعالی سے لولگائیں اور کہیں کوئی اعلیٰ خیال بھی ان کے ذہن میں آ سکے؟ تو نوع انسانی کو اِن بندھنوں سے آزاد کرانے کے لیے جدو جہد کرو۔یہ جہاد فی سبیل اللہ ہے۔ اس جہاد فی سبیل اللہ میں کھوک بھی آ جائے گی' نکیفیں بھی آ جائے گی' نکیفیں بھی آ جائے اس کے کہ غاروں میں جا کراپنے نفس کو یہ نکیفیس بھی آ جائے گی' نکیفیس بھی آ جائے اس کے کہ غاروں میں جا کراپنے نفس کو یہ نکیفیس بھی آ جائے گی' نکیفیس بھی آ جائے اس کے کہ غاروں میں جا کراپنے نفس کو یہ نکیفیس بھی آ جائے گی' نکیفیس بھی آ جائے گی' نکیفیس بھی ان اللہ میں مصل ہو جائے ہیں۔تو حضور شائیلی آئے نے فرمایا: ((کھبازی ﷺ ھٰذِہ اللہ می جہاد فی سبیل اللہ میں مسینے اللہ) ''اِس اُمت کی رہانیت جہاد فی سبیل اللہ ہے'۔اور یہی جہاد فی سبیل اللہ میں سبینے اللہ) '' اِس اُمت کی رہانیت جہاد فی سبیل اللہ ہے'۔اور یہی جہاد فی سبیل اللہ میں سبینے اللہ) '' اِس اُمت کی رہانیت جہاد فی سبیل اللہ ہے'۔اور یہی جہاد فی سبیل اللہ ہے'۔اور یہی جہاد فی سبیل اللہ ہے۔

﴿ لَقَدُ اَرْسُلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتٰبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَعُومُ الْكِتٰبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُومُ النَّاسُ بِالْقِسْطِةَ وَالْزَلْنَا الْحَدِيْدَ فِيْهِ بَأْسٌ شَدِيْدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ.....﴾ (الحديد: ٢٥)

''ہم نے اپنے رسولوں کو صاف صاف نشانیوں اور ہدایات کے ساتھ بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان نازل کی'تا کہ لوگ انصاف پر قائم ہوں۔اور ہم نے لوہا تاراجس میں جنگ کی قوت ہے اور لوگوں کے لیے منافع بھی ہیں....''

اپنفس کے خلاف مجاہدہ یہ بھی ہے کہ حرام سے اس کو بچالو۔ فرض کیجیے اندر سے کسی حرام کی خواہش جم لے رہی ہے تو اپنے نفس کو اُس سے روکو۔ جیسے ایک جگہ فرمایا گیا ہے:
﴿ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوٰى ﴿ ﴿ النَّهُ عَت ﴾ (النَّهُ عَت ) ''اور اس نے اپنے نفس کو روکے رکھا (اور اس کی لگامیں کھینچ کررکھیں ) خواہش سے''۔ بشرطیکہ وہ خواہش حرام کے راستے کی ہو۔

لیکن اگر جائز کی خواہش ہے تو اس کے لیے تو فرمایا گیا ہے: ((وَانَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقَّا))'' یقیناً تمہار نے فس کا بھی تم پر حق ہے' ۔ یعنی ادائے حقوق کے اندر یہ بھی شامل ہے کہا ہے نفس کواس کا حق ادا کرو۔ رَبِها نیت میں نہایت تشدد ہوتا ہے۔ بلکہ میں اس کے لیے تعمق کا لفظ استعال کرتا ہوں کہ بہت گہرائی میں جانا' چھوٹی چھوٹی چیزوں کے بارے میں بھی' جن کوہم صغائر کہتے ہیں' نہایت حساس ہوجانا اور اپنے او پر بہت بختی کرنا۔

اس سلسلے میں سنن ابی داؤد میں حضرت انس بن مالک ﷺ سے مروی حدیث نبوی ا ب كحضور الله عُلْمُ الله عُلْمَ الله الله عَلَى أَنْفُسِكُمْ فَيُشَدَّدَ عَلَيْكُمْ)) "ايخ اویرزیاده تشدد نه کرو( زیاده پختی نه کرو ٔ اس نفس کو جائز چیزوں سے تو محروم نه کرو ) ورنه نتیجه بید نکلے گا کہ اللہ تم ریخی کرے گا (اور سیختی تمہارے لیے نا قابل برداشت ہوجائے گی ) ( (فَانَّ قَوْمًا شَدَّدُوْا عَلَى أَنْفُسِهِمْ فَشَدَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ)) "اس ليه كمّم سے بيل بھى ايك قوم الیں گزری ہے جس نے اپناو پر بہت تشدد کیا (نفس کشی کی انتہا کو پہنچ گئے ) تواللہ نے بهي ان يرِّخْتَى كَيْ ْ ـ ( (فَتِلْكَ بَقَايَاهُمْ فِي الصَّوَامِعِ وَالدِّيَارِ )) ' ْ يس ان كليساؤل' گرجوں اور راہب خانوں میں ان کے بقایا بیٹھے ہوئے ہیں''۔ان کا جوحشر ہے اس سے الله كى پناه! خودمغربي مؤرخيين نے Christian Monasticism كى جوتاريخ مرتب كى ہے اس میں جس طرح کی تفاصیل سامنے آتی ہیں اس سے رونگٹے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ ابتدائی دور میں جن لوگول نے اس کوا بیجاد کیا یقیناً انہوں نے اپنے اوپر بہت تشد داور تختی کی۔ دراصل کیچھلوگ توباہمت ہوتے ہیں جوا سختی کوبرداشت کرجاتے ہیں اس کی یابندی کر جاتے ہیں'لیکن چراُن کے اکثر پیرواُن چیزوں کی پابندی نہیں کر پاتے ۔ نتیجہ بیڈ کلتا ہے کہ بظاہررا ہب اور راہبائیں ہیں' غیرشادی شدہ ہیں' لیکن اندر خانے راہب خانوں کے اندر زنا کاری ہو رہی ہے حرامی اولاد پیدا ہو رہی ہے ان کے گلے گھونٹے جا رہے ہیں اور را ہب خانوں کے تہد خانوں میں ناجائز اولا دکے قبرستان بن گئے ہیں۔

دراصل انسان جب اپنی فطرت سے شتی کرتا ہے تو کچھ لوگ تو باہمت ہوتے ہیں جو واقعتاً اپنے نفس پر قابو پالیتے ہیں اسے کچل دیتے ہیں کنین اکثریت کا معاملہ یہ ہیں ہوتا'

بلکہ انسان کی فطرت اس کی سرشت اسے بچھاڑدیتی ہے اور پھر انسان جس طرح گندگی کے اندرگرتا ہے اور جس انتہائی بستی تک پنچتا ہے واقعہ میہ ہے کہ اس کا تذکرہ کرنا بھی بڑا مشکل ہے۔ چنا نچہ فرمایا گیا ہے کہ مت کروا پنے او پر تشدد۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے بار بار آپ کی توجہ اس طرف مبذول کرائی ہے کہ قرآن مجید میں تین مقامات بہت اہم ہیں جن میں کبائر سے بحیخے کوکہا گیا ہے۔ ایک جگہ فرمایا گیا ہے:

﴿ إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَآئِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَيُلْتِكُمْ وَنُدُخِلُكُمْ مُّذْخَلًا كَرِيْمًا ﴿ النِساء )

''اگرتم اُن بڑی چیزوں سے جن سے تہمیں روکا جارہا ہے اجتناب کرلو گوتو چھوٹی چیزیں ہم خود ہی تم سے دور کردیں گے اور تہمیں عزت کی جگہ داخل کریں گے''۔

عام طور پر جب مذہبی مزاج اور مذہبی ذہنیت بنتی ہے اور ان چھوٹی چیوٹی چیز وں میں تعمق شروع ہوتا ہے تو چر بسااوقات صورت وہ پیدا ہوجاتی ہے کہ مجھر چھانے جاتے ہیں اور سمو چے اونٹ نگلے جاتے ہیں۔ حضرت سے ایک ایک نے بہود کے علماء پر تنقید کی تھی کہ تمہارا حال سے ہے کہ مجھر چھانتے رہتے ہواور سمو چے اونٹ نگل جاتے ہو۔ چھوٹی چیوٹی چیزوں میں تعمق ہے تشدد بھی ہے تکف بھی ہے اور over emphasis بھی ہے کیکن بڑی جربی جیزیں گل جارہی ہیں۔

اسى طرح سورة النجم ميں فرمايا:

﴿ اَلَّذِیْنَ یَجْتِنِبُوْنَ کَبِیْبِرُ الْإِنْمِ وَالْفُوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ ﴿ ﴾ (آیت۳۳)
''جوبڑے بڑے گناہوں اور کھلے کھافتیج افعال سے پر بیز کرتے ہیں الا میکہ پچھ
قصوراُن سے ہرز دہوجاتے ہیں'۔

معمولی چیزیں انسان سے سرزد ہو جاتی ہیں۔ ان کے بارے میں زیادہ حساس نہیں ہونا چاہیے۔ اس لیے کہ اصول یہ دیا گیا ہے کہ: ﴿ إِنَّ الْحَسَنْتِ یُذُهِبْنَ السَّیّاتِ ﴿ ﴾ (ہود:۱۱۳)''یقیناً نیکیاں چھوٹی چھوٹی برائیوں کا از الدکرتی رہتی ہیں'۔جیسا کہ حدیث میں آتا ہے کہ انسان وضوکرتے ہوئے اپناچہرہ دھوتا ہے تو آئکھوں کے گناہ دھل جاتے ہیں۔ یہ

صغائر ہوتے ہیں۔ فرض سیجیے غیرارادی طور پرکسی نامحرم پرنگاہ پڑگئی ہے اوراُس وقت انسان نے بلاارادہ کوئی تلذذ (Gratification) بھی محسوس کیا ہے 'تو اللہ تعالیٰ اس کو معاف فرمائے گا۔ وضوکرتے ہوئے جب آ پ آئی دھوئیں گے تواس کی جو کدورت اور کثافت ہے وہ دھل جائے گی۔ ہاں ارادے کے ساتھ یہ معاملہ نہ ہوؤور نہ کبائر تک معاملہ چلا جائے گا۔

تیسرامقام سورة الشوری کا ہے جس میں فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ يَجْتَنِبُوْنَ كُلِيثِمَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوْا هُمْ يَغْفِرُوْنَ ﴾ هُمْ يَغْفِرُوْنَ ﴾

"اور جولوگ بڑے بڑے گناہوں اور کھلے کھلے فتیج افعال سے پر ہیز کرتے ہیں اور جب بھی وہ غضب ناک ہوتے ہیں تو معاف کر دیتے ہیں '۔

توحقیقی طرز عمل یہ ہے کہ ایک تو اپنی پوری توجہ کواس جدو جہد پر مرکوز کیا جائے کہ دین غالب ہو نظام عدل وقسط قائم ہو ظلم باطل استحصال اور جبر کا استیصال کر دیا جائے واردوسرے خود انسان کبائر سے بچا ہوا ہو تمام بڑے بڑے گنا ہوں سے اس نے اپنے آپ کو محفوظ کر لیا ہوتو اللہ تعالی صغائر کو دھوتے رہتے ہیں۔ جیسے فرمایا گیا ہے: ﴿ اُنْسَکِقَوْرُ عَنْدُ مُنْ سَیّاتِ کُمْ کَمْ سَیّاتِ کُمْ کَمْ الله الله الله الله الله کا الله عائر کو دھوتے رہتے ہیں۔ جیسے فرمایا گیا ہے: ﴿ اُنْسَکِقُورُ عَنْدُ مُنْ سَیّاتِ کُمْ کَمْ الله کا ایک کو الله کا خود بخود از الله کی چھوٹی جھوٹی جوٹی برائیوں کا خود بخود از اللہ کرتی رہتی ہیں۔ وہ خود بخود وسلتی چلی جاتی ہیں۔

## ضبطِ نفس اوراُ سوهُ رسولَ مَا يَعْيَدُمُ

عام طور پرایک مذہبی مزاج کے اندر جوتشد داور تعمق پیدا ہوجا تا ہے حدیث نبوی میں اس کی بہترین مثال موجود ہے۔ بخاری اور مسلم میں حضرت انس بن ما لک کے اندر جوتشد داور تعمق پیدا ہوجا تا ہے حدیث نبوی سے روایت ہے: جاء فکلافَة کُر هُطٍ الٰی بیووت النّبیّ عَلَیْتِ عَلَیْتِ کَسُالُونَ عَنْ عِبَا دَةِ النّبیّ عَلَیْتِ مَلْمِرات کے گھروں میں آئے اور اُن سے حضور مُلَّا اللّٰیِّ کَیٰ فالی عبادت کے بارے میں سوال کیا'۔ ظاہر بات ہے فرض عبادت تو سب

ك نزديكم منفق عليه ہے! يانچ نمازين توسب كو يرهني بين - انہوں نے دريافت كياكه حضور مَا النَّيْمُ اوركتني نمازيں پڑھتے ہيں ليعني رات كوكتني ديريك آپُنوافل اداكرتے ہيں۔ اسی طرح رمضانِ مبارک کے روز بے توسب نے رکھنے ہی ہیں مضور مُثالِيْرُ إِنْفَا روز بے کتنے رکھتے ہیں۔انہوں نے بیتحقیق کی۔ان کےاندرنیکی کا جذبہ بہت توانااور طاقتور ہوکراً بھرآیا تھا تو انہوں نے اندازہ کرنا حام کہ حضور مُثَاثِيناً کامعمول کیا ہے۔ آ کے فرماتے ہیں: فَلَمَّا الخبروُ الكيا نَهُم تَقَالُوهَا ' جب انہيں اس كي خبر دي گئي تو انہوں نے اس كوكم نصور كياً" - ظاہر بات ہے كه نه حضور مَا لله إلى زندگى ميں كوئى تكلف وتصنع تقااور نه از واج مطهرات رضی الله عنهن کی طرف سے اس معاملے میں معاذ الله کوئی مبالغه آرائی ہوسکتی تھی۔ جو صحیح صحیح صورت حال تھی انہوں نے بیان کر دی۔ لیکن ان تین صحابہ ﷺ کے اندازے سے یہ بات بہت کم نکل ۔ وہ سمجھتے تھے حضور طُلِیْنِ اُو شاید ساری رات بستر سے اپنی کمرلگاتے ہی نہیں ہوں گے۔لیکن انہیں معلوم ہوا کہ حضور مٹالٹیٹر تہجداور نوافل پڑھتے ہیں لیکن رات کواستراحت بھی فرماتے ہیں۔اسی طرح ان کا گمان تھا کہ حضور مَالْیَٰیْمَ اُو روزے کا تجھی ناغہ ہی نہیں کرتے ہوں گے ہمیشہ روزے رکھتے ہوں گے۔انہیں بتایا گیا کہ نہیں'ایسا نہیں ہے۔حضور مُثَاثِیْزُ کے روزے رکھنے کا اتنامعمول ہے۔ یہ بات ان کی تو قع ہے کم تَقَى \_راوى فرمات بين: فَقَالُوا وَآيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْكُ قَدْ غُفِرَ كَكُلُّ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ "ابانهول نے (ایخ آپ کوسلی دینے کے لیے) کہا کہ ہماراحضور مُنَّالِيَّا ﷺ سے کیا مقابلہ (ہم اپنے معاملے کوحضور مُنَّالِیَّا اِ کے معاملے پر کہاں قیاس کر سكتے بيں!)جب كدان كتمام الكلے بچيلے كناه الله نے يہلے بى معاف كرديے بين'۔ قال أَحَدُهُمْ أَمَّا أَنَا فَإِنِّي أُصَلِّى اللَّذِلَ ابَدًّا ''ابان مين سايك ن كها كمين تواب بميشه رات بجرنماز يرهول كا (قطعاً نهيس سوؤل كا)" \_ وَقَالَ آخَرُ أَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلَا اُفْطِوْ '' دوسرے نے کہا میں تو ہمیشہ روزہ رکھا کروں گا' کبھی افطار نہیں کروں گا ( ناغه نہیں كرول كا)''\_ وَقَالَ ٱلآخَرُ وَأَنَا ٱعْتَزِلُ النِّسَاءَ فَلَا ٱتَزَوَّ حُ ٱبَدًا 'ثيرے نے كہا کہ میں تو عورتوں ہے بالکل علیحدہ رہوں گا اور بھی بھی شادی نہیں کروں گا۔''

فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ إِلَيْهِمْ فَقَالَ: " يس رسول اللهُ مَا اللهُ عَلَيْهِمْ ان ك ياس كَ اور فرمایا''۔ یہاں سے معلوم ہور ہاہے کہ حضور منافین کو جوں ہی بیہ بات معلوم ہوئی آ ی خود أن كے ياس تشريف لے كئے اور فرمايا: ((أَنْتُم الَّذِيْنَ قُلْتُم كَذَا وَكَذَا؟)) "كياآب ہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے یہ یہ باتیں کہی ہیں؟ " (( اَمَا وَاللَّهِ اِنِّی لَآخُهُ اَلَّهِ لِلَّهِ وَاتْقَاكُمْ لِسِنَهُ)) "الله كي قسم! مير اندرتم مين سب سے بڑھ كرالله كي خشيت ہے اور میں تم میں سب سے بڑھ کرمتی ہوں''۔ بیر حضور طالتی کا بہت ہی غیر معمولی انداز ہے۔ پُر آپ نے فرمایا: ((لیکِنِی اَصُومُ وَاُفْطِرُ)) ''لیکن (میرامعمول توبیہ که) میں روزه رکھتا بھی ہوں اور افطار بھی کرتا ہوں (یعنی ناغہ بھی کرتا ہوں)'(( وَأُصَلِّمَى وَأَرْقُكُو)) "اور ميں رات كونماز بھى يرا هتا ہول اور سوتا بھى ہول" ((وَ ٱتَوَوَّ جُ النِّسَاءَ)) ''اور میں تو عورتوں سے نکاح کرتا ہوں (متعدد از واج میرے گھر میں ہیں)'' ((فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَكَيْسَ مِنِينَى)) "تو (كان كھول كرس لو!) جوميري سنت سے إعراض كرے گا (جسے ميري سنت پيندنہيں ہے )اس كا مجھ سےكوئي تعلق نہيں' يعنى بوتويہ نيكى كا جذبہ جو بڑامشتعل ہو گیا ہے' بہت ہی قوی ہو کراُ بھرا ہے' لیکن جان لو کہ اسے حد اعتدال میں اگر نہ رکھا تو حضور مُنالِثَائِا کے اُسوہ ہے اس کا کوئی تعلق نہیں رہے گا۔ آ پُ کا اُسوہ اور سنت تو در حقیقت اس اعتدال پر بینی ہے کہ نفس کا بھی حق ہے۔ جیسے ایک جگه آ یا نے فرمایا:((وَإِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا))''اور يقيناً تيركِنْس كابھىتم برق ہے''۔

حَقًّا وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِزَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا)) ''اليامت كرو!روزه بحى ركھواورافطار (ناغه ) بحى كروارات كوتيام بحى كرواورآرام بحى كم برحق ہے' تمہارى آ تكھوں كا بھى تم برحق ہے' تمہارے اوپر جو بھى حقوق بيوى كا بھى تم برحق ہے' تمہارے اوپر جو بھى حقوق بيرى كا بھى تم برحق ہے' تمہارے اوپر جو بھى حقوق بين ان سب كوا يك اعتدال اور تو ازن كے ساتھ اداكرو۔

مندرجہ بالاطویل متفق علیہ حدیث کی ایک اور روایت (version) بھی ہے جوسنن النسائی میں ہے۔اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ ان تین اشخاص کی بات پر حضور مَاللَّيْمُ اللہ با قاعدہ اجتماع میں بھی خطاب فرمایا۔ یعنی ایک توان نتیوں اشخاص کے پاس جا کرآ یا نے ان کوتنیہ فرمائی کہ بیمیراراستہ اور طریقہ نہیں ہے اچھی طرح کان کھول کرس لوکہ ((مَنْ رَغِبَ عَنْ سَنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّينَ) ليكن اس يرمتزاديه كه آيئاتُهُ إِنَّ با قاعده ايك خطبه ارشا وفر مايا ـ روايت مين ب: فَ بَكَعَ ذٰلِكَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكَ فَحَمِدَ اللَّهَ وَٱثُّنى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: ((مَا بَالُ أَقُوَام يَقُولُونَ كَذَا وَكَذَا لَكِيِّنَي أُصَلِّي وَآنَاهُ وَآصُوهُ وَالْفُطِورُ وَاتَزَوَّ جُو النِّسَاءَ ' فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنِّتِي فَلَيْسَ مِنِّيْ)) اس روايت سے بير بات ظاہر ہورہی ہے کہ حضور مُنَافِیْنِمُ نے جب بیرد یکھا کہ بیصرف ان تین افراد کا معاملہ نہیں بلکہ بیا یک رجحان ہے اور ممکن ہے بیر چیز مسلمانوں کی جماعت کے اندرزیادہ بڑے پیانے برسرایت کر جائے تو حضور مَنَاللَّائِمُ نے لوگوں کو جمع کر کے خطبہ ارشاد فر مایا۔ پہلے اللّٰہ کی حمد و ثناء کی اس کے بعد عمومی الفاظ کی شکل میں فر مایا: ' کیا ہو گیا ہے لوگوں کو کہ الیمی الیمی باتیں کررہے ہیں؟ " کوئی یہ کہدر ہا ہے کہ میں ہمیشہ روزہ رکھوں گا جھی ناغہ نہیں کروں گا۔کوئی کہتا ہے کہ میں بوری بوری رات نمازیٹ ھا کروں گا اورکوئی کہتا ہے کہ میں زندگی بھر شادی نہیں کروں گا۔لیکن غور سے س لو: '' (میراطریقہ بیے کہ ) میں نوافل بھی پڑھتا ہوں اورسوتا بھی ہوں'اورروز ہ رکھتا بھی ہوں اور ناغہ بھی کرتا ہوں'اور میں نے عورتوں سے نکاح بھی کیے ہیں (میں تو از دواجی زندگی گزارر ہاہوں) تو جوبھی میری سنت سے اعراض کرے گا(یا جسے بھی میری سنت پسندنہیں ہے)اس کا پھر مجھ سے کوئی تعلق نہیں ہے'۔

# لہذااس نے اپنے چیلے چانٹول کو ہدایات دیں کے مست رکھو ذکر و فکر صبح گاہی میں اسے! پختہ تر کر دو مزاج خانقاہی میں اسے!

ا يَي توجه آيت زير مطالعه يرمركوز تيجيه في مايا: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةَ فِي ابْتَدَعُوهُما مَا كَتَبْنَهَا عَكَيْهِمْ ﴾ "رببانيت كي بدعت انهول نے خود ايجاد كي م نے اسے اُن ير لازم نہيں كيا تھا''۔ یہاں اس لفظ' برعت' کوسمجھ لیجے۔ ایک ہے اجتہاد لیعنی کتاب وسنت میں جو اصول دیے گئے ہیں ان سے اجتہاد کرتے ہوئے نی صورت حال میں شریعت کا حکم تلاش کرنے کی کوشش کرنا۔ جبکہ بدعت سے مراد ہے ایک الیمی چیز جس کی کوئی اصل ہے ہی نہیں' لین بے بنیاد بات ۔اور یہاں پر اِس رَ بہانیت کو بحثیت ایک ادار کے نظام اور فلفے کے قرآن مجيد بدعت قرار دے رہا ہے۔آگے ارشاد ہے:﴿إِلَّا الْيَعْاءَ رَضُوانِ اللَّهِ الله کی خوشنودی کی تلاش میں'۔ اس سے دومفہوم مراد لیے گئے ہیں۔ بیمقام مشكلاتِ قرآن ميں سے ہے۔ يہ بھى جان ليجيے كه يقرآن مجيد كا اعجاز ہے كه جہال كہيں اس طرح کا اخمال ہوتا ہے کہ دومفہوم ہو سکتے ہیں دوامکانات ہیں تو وہاں پر دونوں ہی اپنی جَد رِفْتِي مُوت بِن لِهِذا ﴿ مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمُ إِلَّا ابْتِعَاءَ رَضُوانِ اللَّهِ ﴾ كي ايك ترجمانی یوں کی جاتی ہے کہ 'ہم نے نہیں فرض کیا تھا اُن پر پھے بھی سُوائے اُس کے کہ اللہ کی رضا حاصل کرنے کی کوشش کریں' ۔ یعنی ہم نے بیتو فرض کیا تھا کہ اللہ کوراضی کرو'لیکن میہ ر ببانیت ہم نے فرض نہیں کی تھی ۔جبکہ ایک ترجمانی یوں کی گئی ہے کہ انہوں نے جورَ ہبانیت کی بدعت ایجاد کی وہ اللہ کی رضا کے حصول کے لیے تھی۔ یعنی بدنیتی نہیں تھی۔ بسااوقات نیکی کا جذبہ حدّ اعتدال سے تجاوز کر کے بدی کے راستے پریڑ جاتا ہے۔جیسا کہ مٰد کوره بالا تین صحابه کرام ﷺ کا معامله معاذ الله کسی بدنیتی پرمنی تونهیں تھا۔ نیکی اور خیر کا جذبه ہی تھا۔اللہ سے لولگانے کا جذبہ ہی تھا۔لیکن بعض اوقات بدنیتی کے بغیر بھی کوئی شے کسی شر کا ذرایعہ بن جاتی ہے۔اس کے لیے در حقیقت ہمارے یاس تحفظ کا ذرایعہ اسوہ رسول مُگالِیّنِم ہے۔ چنانچہ ہمارے اس منتخب نصاب کے درس نمبر [ آیة بر (البقرة: ۱۷۷)] کامضمون

اس سے دوبا تیں اچھی طرح سمجھ لیجے۔ پہلی بات یہ کہ اسلام دینِ فطرت ہے۔ جیسے فرمايا كيا ب ﴿ فِطُرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَكَيْهَا ﴿ (الروم: ٣٠) "الله كي فطرت وہ ہے جس پراُس نے لوگوں کو پیدا کیا ہے''۔اس میں اعتدال اور توازن ہے۔ضبط نفس (self control) درکار ہے لیکن نفس کشی (self annihilation) ہرگزیپندیدہ نہیں ہے 'یرر بہانیت خلاف فطرت ہے۔اس کے خلاف فطرت ہونے کے باعث بسا اوقات انسان اینے آپ سے شکست کھاجا تا ہے۔ وہ نفس کشی کا فیصلہ تو کر لیتا ہے کین اس کی یابندی نہیں کریا تا (اسی آیت مبار کہ کے آخر میں میضمون آئے گا)۔اور دوسری بات جواصل میں اس کلائمس اور اینٹی کلائمکس کے مابین ربطِ قائم کرتی ہے وہ یہ ہے کہ اسلام در حقیقت پیچاہتا ہے کہ انسان کا رُخ ا قامت دین کی طرف رہے۔ یعنی وہ انقلابی عمل میں مصروف ہو۔اس کی اصل توجظلم کے خاتمہ اور باطل کے استیصال کی طرف رہے۔ بدی کے ساتھ پنجہ آزمائی ہو۔اس کے دوران بھی ظاہر بات ہے کہ تکالیف اور مصائب آئیں گے۔ فاقے بھی آئیں گئ بیٹوں پر پھر بھی باندھنے پڑ جائیں گئراتوں کوسونا نصیب نہیں ہو گا پخضراً بید که وه ساری مشکلات اور مصائب جوخواه نخواه ایک تکلف قصنّع کی شکل میں اس نظام رہبانیت میں انسان اینے اوپر طاری کرتاہے سب کے سب آئیں گے کین وہ کارآ مد (productive) ہوں گے اس اعتبار سے کہ معاشرے میں عدل قائم ہوا انصاف كا دور دوره ہو۔اورپیرَ ہبانیت كانظام تو درحقیقت ایک اعتبار سے ظلم كو باطل كو بدی كواورشركو تقویت پہنچا تا ہے۔اس لیے کہ جونیک لوگ ہیں وہ میدان سے گویا ہٹ گئے وہ معاشرے کوچپوڑ کرکہیں غاروں کے اندر بیٹھ گئے اور بید نیااب ظالموں اورشر پرلوگوں کے لیے خالی ہوگئی اورانہیں کھلی چھوٹ حاصل ہوگئی کہاور کھل کھیلیں۔ان کوکوئی چیلنج کرنے والانہیں رہا۔ اس اعتبار سے میں کہتا ہوں کہ بیشیطان کا اغوا اور اضلال ہے۔علامہ اقبال نے'' اہلیس کی مجلس شوریٰ 'میں اس کی بہتری تعبیر کی ہے۔ ابلیس نے اندیشہ ظاہر کیا ہے کہ عصر حاضر کے تقاضاؤں سے ہے لیکن پہ خوف ہو نہ جائے آشکارا شرع پیغیبر کہیں!

یمی ہے کہ نیکی کا ایک ما ڈل سامنے ہونا چاہیے جس کے حوالے سے آپ مختلف چیزوں کے مابین نسبت و تناسب کو معین کرسکیں۔ دیکھئے حضور مُنَّا اللّٰیِ اُللّٰ اِنْ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہ

اس موضوع پر میں نے ایک مرتبہ مقالہ بھی ککھا تھا۔ صدر ضیاء الحق نے سیرت نبوی کی کا نفرنسوں کا آغاز کیا تھا تواس میں میرے مقالے کا موضوع یہی تھا کہ حضور سُلُاللَّیْمُ کی سیرت کا نفرنسوں کا آغاز کیا تھا توان کی وصف توازن اوراعتدال ہے۔ آپ سُلُّاللَّیُمُ اللَّہِ مُعْلَف کا سب سے زیادہ نمایاں اورامتیازی وصف توازن اوراعتدال ہے۔ آپ سُلُّاللَّیُمُ اللَّہِ مُعْلَف بلکہ متضاد تقاضوں کواپنی شخصیت میں سمویا ہے۔ اللّٰہ تعالیٰ ہمیں دین کا صحیح فہم عطافر مائے۔ آپ مین ا

#### أمت مسلمه ميں رہبانيت كانفوذ اوراس كے اسباب

جیسے کہ میں نے عرض کیا تھا کہ جعین مینے علیہ الصلاۃ والسلام میں اگر آبہا نیت کا نظام آیا تو جہاں اس میں شیطان کے اغوا و اِضلال کا معاملہ ہوا کہ اس نے انہیں جہاد وقبال آیا تو جہاں اس میں شیطان کے اغوا و اِضلال کا معاملہ ہوا کہ اس نے انہیں جہاد وقبال انقلاب اور اللہ کے دین کو قائم کرنے کی جدو جہد سے ہٹا کران کی صلاحیتوں کواس رخ پر موڑ دیا وہاں اس کے لیے بچھ اسباب بھی موجود تھے۔لیکن حضور مُنالِیْنِمُ کی امت میں اگر یہ معاملہ آیا ہے تو وہ میر نے زد یک اس کی نسبت سینکٹر وں در جے زیادہ قابل مذمت ہے اس معاملہ آیا ہے تو وہ میر نے زد یک اس کی نسبت سینکٹر وں در جے زیادہ قابل مذمت ہے اس لیے کہ ان اسباب میں سے کوئی سبب یہاں موجود نہیں تھا۔حضور مُنالِیْنِمُ کی حیات طیبہ اور آپ کا اُسوہ نہایت جامع اور نہایت متوازن ہے اور اس میں دین و دنیا کا مکمل اور خوبصورت امتزاج ہے۔ یہاں تک کہ تعد دِ از دواج اس ضمن میں سیرت کی سب سے خوبصورت امتزاج ہے۔ یہاں تک کہ تعد دِ از دواج اس ضمن میں سیرت کی سب سے نمایاں بات ہو سکتی ہے لیکن بیکڑ وی گولی عیسائیوں کے طلق سے قطعاً نہیں اثر تی ۔اس لیے کہ ان کا آئیڈ بل حضرات میں اور کی علیہ السلام ہیں اور انہوں نے ایک ایک شادی بھی نہیں کی جبہ حضورا کرم مُنالِیْنِ نے گیارہ شادیاں کیں اور کنیز بی ان کے علاوہ تھیں۔تو اس نہیں کی جبہ حضورا کرم مُنالِیْنِ نے گیارہ شادیاں کیں اور کنیز بی ان کے علاوہ تھیں۔تو اس نہیں کی جبہ حضورا کرم مُنالِیْنِ نے گیارہ شادیاں کیں اور کنیز بی ان کے علاوہ تھیں۔تو اس

حوالے سے ان کے لیے تو کوئی نہ کوئی عذر موجود ہے کیکن ہمارے ہاں اس کے باوجوداگر رہبانیت کا نظام آیا ہے تو یہ بہر حال زیادہ قابل مذمت ہے۔ دوسرے یہ کہ وہاں پر تو جہادو قال کا راستہ شروع ہی نہیں ہوا 'جبہہ یہاں نہ صرف شروع ہوا بلکہ بھر پور طریقے پر اس کے سارے مراحل و مدارج طے ہوئے ہیں۔ محمد رسول الله مکل الله مکل الله مکل اور آپ کے صحابہ شے نے اس ضمن میں ہمارے لیے کس درجے واضح سنگ ہائے میل اور نشانات راہ چھوڑے ہیں! اور خیم حضور مکل الله کے میل اور نشانات راہ چھوڑے میں! اور نہیں ہوجاتا 'جہادوقال کا یہ مل جاری رہے گا۔ اس حوالے سے ہم نے اگر اس راست سے انحراف کیا ہے تو یقیناً ہم زیادہ بڑے مجرم ہیں بہنست حضرت میں الله کے متعین کے۔

البتہ ہمارے ہاں پھر حفرات اس راستے پر چلے گئے ہیں تو میں اصولی طور پر یہ بات کہنے کے بعدان کی طرف سے پھر معذرت پیش کرنا چاہتا ہوں۔ میری خواہش ہے کہا پنے دل میں کسی فرد کے ساتھ کوئی سوءِ ظن مت آنے دیجے! حدیث نبوی ہے: ((اُڈ کُروُوُ ا مُوْ تَا کُمْ بِالْنَحْیْرِ ))' اپنے فوت شرگان کو بھلے الفاظ میں یاد کیا کرو' ۔ ہمیں نہیں معلوم کس کے ساتھ کیا مجبوری تھی' کس کے کیا ذاتی حالات تھے' کس کا کیا معاملہ تھا۔ ایسے اشخاص کی طرف سے میں دومعذرتیں (apologies) پیش کررہا ہوں اور انہیں ریکارڈ پر لے آنا حابت ہوں۔

ایک بید کہ مسلمانوں کے حکمران جب فاسق و فاجر ہوں تو ان کے بارے میں اس بات کی بڑی تاکید آئی ہے کہ ان کے خلاف خروج میں حد درجہ احتیاط برتی جائے۔ ظاہر بات ہے کہ جب حکومت قائم ہوگئی ہے تو اب اس کا ایک نظم ہے ایک سربراہ ہے چاہوہ فالم اور فاسق و فاجر ہے لیکن ہے تو مسلمان! اب اس کے زیر قیادت قال کا معاملہ بھی ہوگا ۔ کچھ عرصہ اس طرح ہوتار ہا کہ جہاں جہاں مسلمانوں کی سرحدیں تھیں وہاں پرمسلمان جہاد وقال کا معاملہ آگے بڑھاتے رہے۔ لیکن بھر ہوتے ہوتے ایک نظم مملکت کے اندرساری چیزیں حکومت کے تابع ہوجاتی ہیں۔ اب عام آ دمی اپنے طور پراس قسم کا بڑا کا منہیں کرسکتا جب تک ان فساق و فجار حکمرانوں کو نہ ہٹایا جائے۔ چنانچہ اس کے لیے علیحدہ سے کسی جب تک ان فساق و فجار حکمرانوں کو نہ ہٹایا جائے۔ چنانچہ اس کے لیے علیحدہ سے کسی

جماعت' کسی تحریک کی ضرورت ہوتی ہے جواس کام کو لے کر اُٹھ کھڑی ہو۔ تو خروج پر حضور طُلُقَیْم کی طرف سے شدید بند شیں اور شرائط عائد کی گئی ہیں۔ میں اس وقت تفصیل میں نہیں جانا چاہتا' اس بارے میں امام اعظم امام ابو حنیفہ گا مسلک ہیہ ہے — اور میں اسے حج تعجمتا ہوں — کہ' فاسق و فاجر مسلمان حکمر انوں کے خلاف مسلح بغاوت جائز ہے' بشر طیکہ اتنی قوت فراہم ہو چکی ہو کہ بظاہر احوال کم سے کم کامیا بی یقینی ہوجائے' ۔ اب ایسے ماحول میں اس قوت کا فراہم ہونا جبکہ ان کا ایک متبد نظام قائم تھا' محالات کے درج میں تھا۔ لہذا اُس دور میں جہاد وقال ایک طرح کا Imperialist extension کا مرحلہ تو بن گیا لیکن اس کی نوعیت اُس جہاد وقال کی نہیں رہی جوغلہ دُوین کے لیے تھا۔

اسی طرح سے ایک دوسرا عامل بیتھا کہ ابھی تک انسان کا تدنی اور عمرانی شعوراس در ہے تک نہیں پہنچا تھا کہ'' ریاست' اور'' حکومت' کے درمیان فرق ہو۔ حکومت کو بدلنے کے لیے بھی سوائے مسلح بغاوت کے کوئی چینلز ابھی موجود نہیں تھے' جیسے کہ آج ہماں کسی سامنے حکومت کو بدلنے کے لیے چینلز ہیں۔ آج کم از کم عالم اسلام کے وہ مما لک جہاں کسی در ہے میں جمہوریت ہے اور وہاں حقوق انسانی اور شہری حقوق کا تصور موجود ہو وہاں کے عوام کو بیق حاصل ہے کہ حکومت کو بدلیں' چاہے ووٹ کے ذریعے بدلیں' چاہے ایجی ٹیشن کے ذریعے بدلیں۔ ایجی ٹیشن کھی وہ جو پرامن ہو' منظم ہو' جس سے کسی کی جان اور املاک کو نقصان نہ پنیخ صرف ہے کہ گھیراؤ کر کے حکومت کی مشینری کو بلاک کیا جار ہا ہوتو ہی ہی ان کا جائز اور دستوری حق ہے۔ چونکہ دورِ ملوکیت میں اس طرح کے حقوق کا تصور موجود نہیں تھا جائز اور دستوری حق ہے۔ چونکہ دورِ ملوکیت میں اس طرح کے حقوق کا تصور موجود نہیں تھا لہذا بہت سے حضرات نے تصوف اور رہانیت کا راستہ اختیار کرلیا۔

اس حوالے سے آج کے دور میں ہمیں یہ سہولتیں حاصل ہو گئیں جوسابقہ ادوار میں نہیں تھیں۔ جہاں تک تمدنی حقوق کا تعلق ہے بعض مما لک جیسے سعودی عرب اور عرب امارات میں تو ان کا تصور ہی سرے سے نہیں ہے اور کہیں صرف دکھاوا ہے جیسے کہ مصراور لیبیا وغیرہ۔ان مما لک میں بڑی شدید آ مریت ہے کیہ جماعتی حکومت کا نظام چل رہا ہے لیبیا وغیرہ۔ان جمال کہیں بھی حقوق کا لیبنا یہاں انتخاب اورا یجی ٹیشن کا کوئی امکان پیدائہیں ہوتا۔لیکن جہال کہیں بھی حقوق کا

یرتصورموجود ہے اُن ممالک میں سے ایک خوش قسمت ملک''یا کستان'' بھی ہے جس میں ہمیں بیرحقوق آ زادانہ طور پر حاصل ہیں۔ پھر اگر ہم ان حقوق کو استعال نہ کریں اور ر بہانیت کاراستہ اختیار کر جائیں اوراس پیڈنڈی کی طرف مڑ جائیں تو پھر بھارے لیے کوئی ولیل کوئی عذر نہیں ہے۔ جیسے قرآن مجید میں اہل کتاب سے کہا گیا: ﴿ يَا هُلَ الْكِتٰبِ كَسْتُمْ عَلَى شَيْ ءٍ حَتَّى تُقِيْمُوا التَّوْرَائَةَ وَالْإِنْجِيْلَ وَمَا ٱنْزِلَ اِلَيْكُمْ مِّنْ ر المائدة: ١٨) "ا الله كتاب! تمهاري كوئي بنيا دنيين ني يهال تك كمتم تورات اورانجیل کواور جو پھیم برتہ ہارے ربّ کی طرف سے نازل کیا گیااس کو قائم اور نافذ كرؤ"-اس آيت كواگر مم اين او پر منطبق كرين تويون كها جائے گا: "يا اهل القو آن لستم على شيء حتى تقيموا القرآن وما انزل اليكم من ربكم" 'ااالل قرآن (اےمسلمانو!) تمہاراتو کوئی بھی مقام نہیں ہے(ہم سے بات کرنے کامنہیں ہے ) اگرتم قائم نہیں کرتے ہوقر آن کواور جو کچھ بھی اللہ کی طرف سے تمہاری جانب نازل کیا گیا ہے''۔ ہمارے ہاں جو دانش ورکہلا نے والے حضرات ہیں وہ یہاں بھی گریز کا راستہ اختیار کرتے ہیں کہ یا تو صرف دعوت و تبلیغ ہوتی رہے یا کوئی علمی و تحقیقی کام ہوتارہے 'بس صرف قبل وقال ہوتارہے کسی جہادُ قالُ انقلاب کی طرف پیش رفت نہ ہو۔تو میرے نز دیک ان كاكوئي عذر سند مقام بنياد نهيل ہواز كستم على شكى ء "والى بات ان يربتام وكمال منطبق ہوتی ہے۔

## آیت ۲۸ کی تاویل خاص

آ گفر مایا: ﴿ يَنَا يَنْهَا اللَّذِينَ الْمَنُوا اتّقُوا اللّٰهُ وَالْمِنُوا بِرَسُولِهِ ﴾ (آیت ۲۸)

'ال او وجوایمان لائے ہو! اللہ کا تقوی اختیار کرواور اس کے رسول (مُحمَّ اُلَّیْنِمُ) پرایمان لاؤ'۔ ﴿ يَنَا يَنْهَا اللَّذِينَ الْمَنُوا ﴾ کے مفہوم کو معین کرنے سے آیت کی دوتا ویلات ہوں گی لوؤ'۔ ﴿ يَنَا يَنْهَا اللَّذِينَ الْمَنُوا مِنْهُمْ آجُرَهُمْ وَ كَثِيْرُ وَ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ

انہیں ان کا بھر پورا جرعطا کر دیا' لیکن ان کی بھی کثیر تعداد فاسقین پرمشمل ہے۔ متبعین سے میں سے جولوگ صاحب ایمان ہوئے ان سے مراد کیا ہے! ایک مفہوم یہ ہے کہ جولوگ حضرت مسيح الليكالا كصحيح دين برريئ ايمان برقائم رہے اب ان لوگوں كو در حقيقت ترغيب الْمَنُوْا ﴾: لِعِنْ 'اےوہ لوگوجو (مسيح الطّيعَة برصيح معنى ميں )ايمان رکھتے ہو' -اباللہ کو چونکہ وه يهل سے مانتے مين للمذايهان "المِنوا بِاللهِ" كالفظ نهين آيا بلكه فرمايا: ﴿إِتَّقُوا اللَّهَ ﴾ ''الله كا تقوى اختيار كرو' بس الله كوتم بيلے سے مانتے ہوتمہارى زندگى كاندر بالفعل اس کا خوف اور اس کے محاسبے کا احساس برقرار نظر آنا چاہیے! ﴿وَامِنُوْا بر سولیه اورایمان لاؤ اُس کے رسول پڑا۔ یہ گویا تمہارے کیے نور علی نور کا مُعاملہ ہوگا۔تمہارے اس ایمان کا جوتم عیسیٰ الکیلا پر رکھتے ہوا اگر وہ سچا ایمان ہے ُلازمی تقاضا بھی یہی ہے۔اب اگرتم ایمان نہیں لارہے محمد مُثَالِيًّا لِمِيرتو الوياتم ہارا حضرت ملى برايمان كا دعوىٰ بھى باطل ہوجائے گا۔حضرت محمطًا الله علیہ اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ عصبیت نہ روکے کہ یہ نیانبی ہے نئ قوم کے اندرآیا ہے نیے اُمیین میں سے ہے۔ بلکہ اللہ کا تقوی اختیار كرواورعصبيت ٔ ضد ' ہٹ دھرمی' مغائرت میں سے کسی چیز کواینے راستے میں رکاوٹ نہ بننے دو۔تواس تاویل کی روسےاس آیت کامفہوم میہے۔

ہے۔ بیجیلی اوراگلی دونوں آیتوں کے ساتھ اس کا ربط بہت گہرا جڑر ہاہے۔ اس تاویل کے حق میں ایک متفق علیہ حدیث بھی ہے:

عَنْ اَبِي بُرُدَةَ بُنِ اَبِي مُوْسَى عَنْ اَبِيهِ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ قَالَ: ((شَلَاثَةٌ يُوْتُونَ اَجْرَهُمْ مَّرَّتَيْنِ: رَجُلٌ مِنْ اَهْلِ الْكِتَابِ آمَنَ بِنِيهِ وَاتَّبَعَهُ وَصَدَّقَهُ فَلَهُ بِنَبِيّهِ وَاتَّبَعَهُ وَصَدَّقَهُ فَلَهُ الْبَيّةِ وَالْدَيْ وَعَبْدٌ مَمْلُوكٌ اللّهِ عَالَى وَحَقَّ سَيِّدِهِ فَلَهُ اَجْرَانِ وَعَبْدٌ مَمْلُوكٌ اَ ذَى حَقَّ اللّهِ تَعَالَى وَحَقَّ سَيِّدِهِ فَلَهُ الْجُرَانِ وَرَجُلٌ كَانَتْ لَهُ اَمَةٌ فَعَذَّاهَا فَا حُسَنَ غِذَاءَ هَا ثُمَّ الْاَبَهَا فَاحْسَنَ غِذَاءَ هَا ثُمَّ الْاَبَهَا فَاحْسَنَ اَدَبَهَا ثُمَّ الْعَبَقَهَا وَتَزَوَّجَهَا فَلَهُ الْمُ أَجْرَانِ))

حضرت ابوموسیٰ اشعریؓ کے صاحب زادے حضرت ابو بردہؓ اپنے والد کے حوالے سے روایت کرتے ہیں کہ حضور علی ایکٹرنے فرمایا: "تین فشم کے لوگ وہ ہوں گے جنہیں (قیامت کے دن) دوہرااجر ملے گا:ایک اہل کتاب میں سے وہ شخص جوایمان رکھتا تھااپنے نبی (حضرت عیسیٰ علیہ السلام) پر اور اس نے نبی آخر الزمان ملی فیام کا زمانہ بھی یا لیا (یعنی حضور مَنَا لِيَّامِ أَو بِهِإِن ليا عليه وه حضور مَا لَيْمُ كَ زمان مين بهيس جَمَى تها ) اوروہ ان پر بھی ایمان کے آیا اور آپ علی ایم کا اتباع کیا اور آپ علی ایمان تصدیق کی تواہیے مخص کے لیے دوہراا جرہے۔اور دوسراوہ غلام جس نے الله تعالى كاحت بهي ادا كيااورايخ آقا كاحت بهي ادا كيا (ليعني خدااوررسول کی اطاعت کے ساتھ ساتھ اپنے آ قا کاحق بھی بحسن وخوبی ادا کیا) تو اس کے لیے بھی دوہرا اجر ہے ۔اورایک ایسا شخص کہ جس کی کوئی کنیز (باندی) تھی' تو اُس نے اسے اچھی غذا دی (اس کو کھلایا' پلایا' یالا پوسا) ادراس کی عمدہ اخلاقی تربیت کی (اس کی تعلیم وتربیت کا اہتمام کیا) پھر (جب وہ جوان ہوگئ تو) اسے آزاد کر دیا اور اس سے با قاعدہ نکاح کیا (یعنی پہلے تواس کی لونڈی کی حیثیت تھی اب اسے آزاد کر کے اپنے عقد نکاح میں لا کر برابری کا درجہ عطا کر دیا) تو اس شخص کے لیے بھی دواجر

بہرحال آخر الذكر باتیں ہمارے موضوع ہے متعلق نہیں ہیں جبکہ پہلی بات اس آت کی فدکورہ بالا تاویل کی پوری طرح تائید کررہی ہے۔ اس چو تھے رکوع کے مضمون کے ساتھ (یعنی ماقبل آیات ہے) اس تاویل کی کامل مطابقت ہے۔ اس لیے کہ اس میں رہبانیت کا تذکرہ ہور ہاہے خضرت میں اللی کا تذکرہ ہور ہاہے خضرت میں اللی کا تذکرہ ہور ہاہے خضرت میں اللی کا تذکرہ ہور ہاہے کہ خضرت میں اللی کا تذکرہ ہور ہاہے کہ خضرت میں ایمان لا وَاور میں اللہ کی ایمان لا وَاور اس کے بدلے میں تمہارے لیے دوہرااجرہوگا۔

#### تاویل عام کے اعتبار سے آیت کامفہوم

اس آیت کی ایک تاویل عام بھی ہے اور وہ ہمارے اعتبارے بہت اہم ہے۔اس لیے کہ اِس سورۂ مبارکہ کا بیرحصہ سورۃ الحدید کا نقطۂ عروح بھی ہے۔اس اعتبار سے یہاں پر كويا مخاطب عام ابل ايمان بين صرف تتبعين من بين بين للهذا ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ المُنوْا ﴾ كا مطلب ہے: ''اے اہل ايمان!'' يعنى وہ تمام مسلمان جوحضور مَثَاليَّيْمُ برايمان لائے وا سے وہ پہلے تھے جا ہے آج ہیں جا ہے ہمیشہ ہوں گے سب اس خطاب میں شامل يُن فرمايا: ﴿ يَنَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَّنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَامِنُواْ بِرَسُولِهِ ﴾ ''اےاہل ایمان!الله کا تقوی اختیار کرواورایمان رکھواس کے رسول (مَنْ لَیْنَامِ) یر''۔ یہاں ایمان بالرسول پر جو emphasize کرنا پیش نظر ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ در حقیقت ایمان بالرسول اوراطاعت رسولﷺ بی میں اصل ہدایت مضمر ہے۔ ہدایت عملی کا سارے کا سارا دارو مدارا طاعت رسول اورایمان بالرسول مُنَاتِينِ الإسهاريان بالرسول بيرے كهانسان كويه يقين ہوكہ جوخير ملے گا یہاں سے ملے گا' جو بھلائی ملے گی یہاں سے ملے گی۔اباس کا ایک لازمی نتیجہ بیہ نُكِے گا كەحضورمَاڭايَّةِ كواسوهُ كامله ماننے والاتْحض بھى بھى گھر گرېستى كى زندگى كوگھٹيانہيں سمجھ سكتا ' ممکن ہی نہیں ہے۔اگر دل میں حضور مَا النَّیمُ اللّٰ عظمت ہے حضور مَا کَاللّٰیمُ سے عقیدت اور محبت ہے' اورمعلوم ہے کہ''جاایں جاست'' ہدایت کامنبع اور سرچشمہ حضور مُثَاثِیْرُم کی سیرت ہے'

تو کیسے ممکن ہے کہ مزاج کے اندر کہیں رہانیت کا رُخ پیدا ہو سکے! ﴿ وَامِنُوا بِرَسُولِلِهِ ﴾
''اوراللہ کے رسول (سَکَا اُلْیَا اُلِی پوراا بمان رکھو' کا دوسرا تقاضا یہ ہے کہ یہ جوتمہارے اوپر انقلاب کا ایک فریضہ عائد کیا گیا ہے کہ ہم نے تمہیں جو نظام عدل وقسط عطا کیا ہے اس کو قائم کرونتو اس کے قیام کا طریق کار اور منج جاننے کے لیے اپنی مائیکروسکوپ کو سیر ت محمد مُن اللّٰهُ مِر مرکز کردو۔

میں اس سے پہلے بھی کئی مواقع پرعرض کر چکا ہوں کہ قرآن مجید میں اقامتِ دین کی فرضيت اعلاء كلمة الله كي اجميت تكبيررب اور "اظهارٌ دين الحقّ على الدّين كُلّه" ك ليے جهاد وقال كى فرضيت "يكُونَ الدِّيْنُ كُلُّكُ فُ لِللهِ" كَ مقصد كے ليے جدوجہد کی اہمیت اور اس کی فرضیت 'پیرچیز بہت ہی واضح اور اظہر من الشمس ہے'بشرطیکہ سی کے دل میں کھوٹ نہ ہواور گریز اور فرار کی نیت نہ ہو۔اب سوچنا پیہے کہان بدلے ہوئے حالات میں بیکام کیے کیا جائے؟ اس کے لیے درحقیقت قرآن مجید سے براہ راست ہدایت نہیں ملتی ۔اس لیے کہ ترتیب مصحف ترحیب زمانی کے اعتبار سے نہیں ہے۔قر آن مجید میں وہ سورتیں بھی کہ جن کاتعلق سیرتِ مجمدی مُثَاثِیْۃ اِسے ہےاور جن کا اکثر و بیشتر حصہ سیرت کے واقعات سے بحث کرتا ہے زمانی ترتیب سے نہیں ہیں مثلاً سورہ التوبة دسویں گیار ہویں پارے میں آ گئی ہے جس میں غزوہ تبوک کا ذکر ہے جبکہ سورۃ محمر چھبیسویں پارے میں ہے جو کہ غزوہ کبررسے پہلے نازل ہوئی ہے۔اسی طرح سورۃ الاحزاب اکیسویں یارے میں ہے جس کے اندرغز وہ احزاب کا ذکر ہے جو ۵ ھیں ہوا ہے۔ جوسورتیں مکی دور کے بالکل ابتدائی ایام میں نازل ہوئی ہیں وہ صحف میں اخیر میں ہیں۔تو اس حوالے سے قرآن مجید میں وہ ترتیب نہیں ہے جونزولی اعتبار سے ہے۔ یہ ترتیب ملے گی سیرت ا لنی صَاَّاللّٰہُ مِّا لِیْمِیْ اللّٰہِ مِیا لِیْمِیْ مِیا ہے۔ ا

ا قامتِ دين كي جدوجهد مين سيرتِ نبوي سيرا منمائي

میں نے بعض مواقع پرمثال دی ہے کہ جس علاقے میں بھی امید ہو کہ یہاں ہے تیل

وَعَلَيْكُمْ مَّا حُمِّلْتُمْ ۚ وَإِنْ تُطِيْعُوْهُ تَهْتَدُوْا ۚ وَمَا عَلَى الرَّسُوْلِ اللَّ الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ ﴿

'' کہدد یجیے (اے محمطً اللہ اللہ کے مطیع بنواور رسول کے تابع فرمان بن کر رہو لیکن اگرتم منہ چھیرتے ہوتو خوب مجھ لو کہ رسول پرجس فرض کا بارر کھا گیا ہے۔ اس کا ذمہ داروہ ہے اور تم پرجس فرض کا بارڈ الا گیا ہے اس کے ذمہ دار تم ہو۔ اس کی اطاعت کرو گے تو خود ہی ہدایت یاؤ گے ور نہ رسول کی ذمہ داری اس سے زیادہ کچھ نہیں ہے کہ صاف صاف تھم پہنچا دے۔''

اور ما بعد آیت (نمبر ۵۲) میں بھی اطاعتِ رسول یر زور ہے: ﴿ وَاَطِیْعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ مُوْدَى هُوْنَ ﴿ ﴾ ''اوررسول كي اطاعت كروتا كهتم پررهم كيا جائے''۔ درحقيقت اس طویل آیت آیهٔ استخلاف کے اوّل و آخر ساراز ور ہے اللہ کے رسول کی اطاعت پر ۔ تواس حوالے سے منج انقلابِ نبوی کی اہمیت سامنے رہے۔اوراس کیلئے بہرحال ہمارے یاس فہم وادراک کا سرچشمہ اور ذریعہ سوائے سیرت النبی عَلَیْنِیَّا کے اور کوئی نہیں ہے۔ اور اس کیلئے بھی یہ بات پیش نظررہے کہ جیسے قرآن کو سمجھنے کیلئے کوئی ایک تفسیر کفایت نہیں کرتی اسی طرح اگرکسی ایک کتاب سیرت پراکتفا کر کے بیڑر ہیں گے توسیرت کے بہت سے پہلواوجھل رہ جائیں گے۔ ہرسیرت نگار کا اپنا نقطہ نظر ہے جیسے ہرمفسر کا اپناایک نقطہ نظر ہے ہرمفکر کا اپنا ایک زاویئر نگاہ (angle of view) ہے۔ایک ہی شے کو إدهروالے دیکھر ہے ہیں توان کے بردہ بصارت براس کی تصویر کچھ اور بن رہی ہے جبکہ اُدھروالے دیکھ رہے ہیں تو ان کے retina پراس کی تصویر کچھاور بن رہی ہے۔ مختلف زاویۂ نگاہ سے زمین وآسان کا فرق واقع ہوجا تاہے۔ چنانچہ ایک ہی قرآن ہے اس کوایک شخص پڑھ رہائے تدبر کررہاہے سمجھ ر ہاہے اور بیسب کچھ نیک نیتی سے کررہاہے کیکن اس کے سامنے کچھ اور پہلوزیادہ اجا گر مورہے ہیں۔دوسراتخص بھی نیک نیتی سے اپنی امکانی حد تک محنت کررہا ہے جہاد کررہا ہے اجتہاد کررہا ہے کین اس کے سامنے کچھ دوسرے پہلونمایاں ہورہے ہیں۔تو کوئی ایک کتاب تفسیر بھی بھی کھایت نہیں کرے گی اور کوئی ایک کتاب سیرت بھی بھی کفایت نہیں كركى اس كيليم مختلف كتابول سے استفادہ كرنا جاہيے كيكن پير طے ہوجائے كه ' جاايں

نکل آئے گا تو وہاں ارب ہا ارب ڈالر ڈرلنگ کے اوپر خرج کیے جاتے ہیں۔ حالا نکہ یقین بھی نہیں ہے بس کچھ خیال اور امید ہے کہ یہاں سے ہمیں وہ سیال سونا مل جائے گا تو اس امید پر وہاں بہت بڑی مہم چلائی جاتی ہے۔ تواگر یہ یقین ہوجائے کہ یہ ہدایت کہ دین کیسے قائم ہوگا 'ہم اپنے اس فریضہ' اقامت دین سے کیسے عہدہ برآ ہو سکتے ہیں اس کی عملی شکل کیا ہوگی صرف سیر ہے جمدی سے ملے گی تو پھر آپ اپنی توجہ اس پر مرکوز کریں گے اس پر غور مرک کریں گے۔ اقبال نے قر آن پر غور و تدبر کی دعوت دیتے ہوئے یہ الفاظ استعمال کیے ہیں بع ''قر آن میں ہوغوطہ زن اے مردِ مسلماں!' اسی طرح سیر ہے جمدی میں غوطہ زن ہوئے بغیر طریق انقلاب آپ کے سامنے واضح نہیں ہوگا۔ تو میر نے زد یک اس آ بیت مبارکہ کا تعلق زیر درس سور ق کے اس عمود کے ساتھ جڑ جاتا ہے کہ:

﴿ لَقَدُ اَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَتِ وَانْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتْبُ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَانْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَاْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَانْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَاْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ الْقَالِ اور بدایات کے ساتھ بیجا اور ''ہم نے اپ رسولوں کوصاف صاف نشانیاں اور بدایات کے ساتھ بیجا اور اُن کے ساتھ کی ساتھ بیتا اور ہم اُن کے ساتھ کی اور ہم نے لوہا اتاراجس میں بڑازور ہے اورلوگوں کے لیے منافع ہیں۔ بیاس لیے کیا گیا ہے تا کہ اللہ کو معلوم ہوجائے (اور وہ لوگوں پر واضح کردے) کہ کون اس کی اور اس کے رسولوں کی مدد کرتا ہے غیب میں رہتے ہوئے۔ یقیناً اللہ بڑی قوت والا اور زبر دست ہے'۔

اباس کاعملی طریق کارتمهمیں کہاں ملے گا؟ فرمایا: ﴿ آَنَا کُیْھَا الَّذِیْنَ اَمَنُوا اتَّقُوا اللّٰهَ وَامِنُوا بِرَسُولِهِ ﴿ ''اے (تمام) اہل ایمان! اللّٰه کا تقویٰ اختیار کرواور اس کے رسولوں پر ایمان پختہ رکھو!'' سارا زور اطاعت وا تباعِ رسول کے اوپر ہے۔ جیسے کہ آیت استخلاف (النور:۵۵) سے ماقبل آیت (نمبر ۵۳) میں بھی اطاعت رسول پر زور ہے۔فرمایا:

﴿ قُلُ ٱطِيْعُوا اللَّهَ وَٱطِيْعُوا الرَّسُولَ } فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ

جاست''جو کچھ ملے گا کہیں سے ملے گا الہذااس کا عظیم کا طریق کار سیرتِ نبویؓ سے ماخوذ ہوگا ٔ اورخاص طور برطریق تنظیم۔

انقلابِ نبویً کے طریقِ کارے مختلف مراحل تو پھر بھی قرآن مجید میں مل جاتے ہیں' لیکن بدکہاس کیلئے جمعیت کس بنیاد بر فراہم ہوگی اس کے بارے میں قرآن میں سوائے اشاروں کے کچھ ہے ہی نہیں 'جبکہاس کا بورا نقشہ آپ کوسیرت نبویہ سے ملے گا۔اسی طرح سیرت میں بیعت کا ایک مکمل نظام ہے ٔ حالانکہ حضور مُلاَثَیْنِ کیلئے تو بیعت ضروری تھی ہی نہیں۔آ یو رسول تھے۔ جوایمان لے آیا اسے تو ہرحال میں آپ کی اطاعت کرنی ہی کرنی تھی۔کوئی سوال ہی پیدانہیں ہوتا کہ کوئی اطاعت نہ کرے ۔تو ایک علیحدہ سے قول و قر اراوراطاعت کامعامدہ کرنے کی کوئی ضرورت نہیں تھی' لیکن آپ ٹُلیٹی کا نے در حقیقت بعد میں آنے والوں کیلئے بیاسوہ سے چھوڑا ہے۔ازروئے الفاظِ قر آنی: ﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ مُ فِي رَسُولِ اللهِ ٱسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ "تمہارے لیے رسول الله کی زندگی میں ایک بہترین (اور کمل) نمونہ ہے''۔اس اعتبار سے یہ بیعت کا نظام میرے' آپ کیلئے اور اِس وقت کے تمام مسلمانوں کیلئے ہے جاہے حضرت مسیح اللیلا کے تبعین میں سے کوئی ایمان لے آئے ' جاہے یہود بول میں سے کوئی ایمان لے آئے جیسے حضرت عبدالله بن سلام رضی الله تعالی عنه ہیں' جاہے مشرکین عرب میں ہے کوئی ایمان لائے وہ انصار میں سے ہویامہا جرین میں

پرایمان کے آئے اور حضور مُنَا الله کا اتباع کرتے ہیں آپ کے نقشِ قدم پر چلتے ہیں تو اُن کیائے ''کیفلین '' کس اعتبار سے ہے؟ اس کو بیجھنے کے لیے سورہ سبا کی آیت سے کا مطالعہ کیجے جو دیگر تمام مسلمانوں کے لیے بھی کھلین کا مفہوم دے رہی ہے۔ فرمایا: ﴿وَمَا اَمُوالُّکُمْ وَلَا اَوْلَادُکُمْ بِالَّتِی تُقَرِّبِکُمْ عِنْدُنَا ذَلْفی اِللّا مَنْ الْمَنَ وَعَمِلَ اَمُوالُّکُمْ وَلَا اَوْلَادُ کُمْ بِالَّتِی تُقَرِّبِکُمْ عِنْدُنَا ذَلْفی اِللّا مَنْ الْمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا اِللّٰ مَنْ المَن اور اولاد نہیں ہیں' سوائے اُس کے جو ایمان لائے اور عمل صالح کے بعدتو مال بھی تقرب الی اللہ کا ذریعہ بن جائے گا' اسے اللہ کی راہ میں خرچ کیا جائے 'اولاد بھی ذریعہ تقرب بن جائے گی' اسے اللہ کے دین کیلئے اللہ کی راہ میں خرچ کیا جائے 'اولاد بھی ذریعہ تقرب بن جائے گی' اسے اللہ کے دین کیلئے تیار کیا جائے اور ان کی تربیت کی جائے ۔ لیکن ایمان اور عمل صالح کے بغیر اولاد سے اور مجرد مال سے تقرب حاصل نہیں ہوتا ۔ آگ اور عمل صالح کے بغیر اولاد سے اور مجرد مال سے تقرب حاصل نہیں ہوتا ۔ آگ فرمایا: ﴿فَاوُ لِیْكُ لَهُمْ جَزَآءُ الطِّنْ عَفِ بِمَا عَمِلُوا ﴾ '' توایسے لوگوں کیلئے ان کے اعمال کا دو ہراا جربوگا''۔

ابسوال بیدا ہوتا ہے کہ بید و ہراا جرکیوں ہوگا؟ بید و ہراا جراس اعتبار سے ہے کہ ہر مسلمان جب دین پڑمل کرتا ہے تو وہ اپنے ممل کے ذریعے سے اپنے پیچھے والوں کے لیے بھی ایک اُسوہ چھوڑ رہا ہوتا ہے۔ فرض کیجے کوئی شخص رشوت لیتا تھا'اس کی زندگی میں اللے تلا تھے' عیش ہور ہی تھی۔ اب اس نے سمجھا کہ بیجرام ہے اور اسے چھوڑ دیا تو اب بیچز کسی اور کے لیے بھی مثال بن جائے گی کہ اگر اُس کا بغیر رشوت کے گزارا ہورہا ہے تو ہمیں بھی موت نہیں آ جائے گی کہ اگر اُس کا بغیر رشوت کے گزارا ہورہا ہے تو ہمیں بھی موت نہیں آ جائے گی فاقہ نہیں آ جائے گا اگر میں اِس جرام سے رُک جاؤں۔ یا فرض کیجے کوئی شخص کسی بینک کے اندر ملازم تھا' پندرہ بیس ہزار روپے تخواہ لے رہا تھا' لیکن اب اس نے وہاں سے ملازمت چھوڑ دی ہے اور کہیں دوسری جگہ تین چاریا پہنے ہزار کی تخواہ پر گزارا کر رہا ہے تو اس کے اس مل سے کسی اور شخص کے اندر بھی عز بمیت پیدا ہو سکتی ہے کہ اگروہ ہمت کر سکتا ہے تو اللہ تعالی مجھے بھی ہمت دے سکتا ہے۔ تو بیصا حب عز بمیت انسان بعد محت کر سکتا ہے تو اللہ تعالی مجھے بھی ہمت دے سکتا ہے۔ تو بیصا حب عز بمیت انسان بعد والوں کے لیے پونکہ نمونہ بن جاتا ہے' ان کی ہمت والوں کے لیے یا خودا سے زمانے کے لوگوں کے لیے چونکہ نمونہ بن جاتا ہے' ان کی ہمت

اس تاویل سے آیت کا اگلائلو ابہت زیادہ کھررہا ہے کہ ﴿ وَیَجْعَلْ لَّے حُمْ اُوْدًا تَمْشُونَ بِهِ ﴾ ''اوروہ تہہیں نوردے گا جس کو لے کرتم چل سکو گئا۔ ''تَمْشُونَ بِه ''کا ایک پیلوتو سورۃ الحدید کی آیت ۱۲ کے حوالے سے بچھے لیجھے کہ قیامت کے دن میدانِ حشر میں جب اہل ایمان اورمنا فقول کوعلیحدہ کرنے کے لیے چھائی گلے گی تو اہل ایمان کونورعطا ہوگا۔ وہ نوران کے سامنے بھی ہوگا اوردا ہنے ہاتھ کی طرف بھی ہوگا۔ اس سے مرادایک تو یہ نورایمان ہے اور خاص طور پر اللہ کے بی تُلُقیٰ اِلیمان کا نورجس کو لے کر اہل ایمان چل سکیس گے۔ لیکن میرے نزدیک اس امکان کے باوجود بیتا ویل زیردرس آیت کے ساتھ سکیس گے۔ لیکن میرے نزدیک اس امکان کے باوجود بیتا ویل زیردرس آیت کے ساتھ نیادہ مناسبت سمجھ لیجے! آپ دین کی انقلا بی جدو جہد میں مصروف ہیں اس راہ میں جدو جہد کر رہے ہیں۔ آپ دیکھتے ہیں کہ کوئی گیڈنڈ کی اِدھرمڑ رہی ہے کوئی اُدھرمڑ رہی ہے۔ اب قدم قدم پرسوال آئے گا کہ کہاں جاوس ؟ اب آگر رسول اللہ مُنَّا اللہ گائی گھڑ ہر ایمان ہے 'اور یقین ہے کہ' جا ایں جا است' کہ جاؤں؟ اب آگر رسول اللہ مُنَّا ہو بچھ ملے گاتو بھر یہ نور تہمارے ساتھ ہوگا' یہ قدم قدم پر تمہاری راہنمائی سیس سے ملے گا جو بچھ ملے گاتو بھر یہ نور تہمارے ساتھ ہوگا' یہ قدم قدم پر تمہاری راہنمائی کی کی کہاں کے گاور کی غلط موڑ پر مڑ نے سے بچالے گا۔ ﴿ وَیَجْعَلْ لَا حُکْمُ نُورًا تَمْشُونَ کَرے گااور کی غلط موڑ پر مڑ نے سے بچالے گا۔ ﴿ وَیَجْعَلْ لَا حُکْمُ نُورًا تَمْشُونَ کَا وَیْ کُھُورًا تَمْشُونَ کَی

به ﴾ سے مراد دراصل یہ ہے۔ لہذا اس وقت اُسوہُ رسول مَا لَيْنَا اُکُوسا منے رکھو! ذاتی زندگی کے معاملات مون یا تحریکی معاملات مون اجهاعی اور انقلابی جدوجهد مو مرجگه اسوهٔ رسول م سامنے رہنا چاہیے!البتہ جہال کہیں معین طور پر بالکل نئی صورتِ حال ہؤوہ حالات نہ ہوں جوحضورمنًا ﷺ کے زمانے میں تھے تو نے تبدیل شدہ حالات کے اندر پھراجتہا دکیا جائے گا۔ اوراجتہاد بھی کتاب وسنت کی بنیاد پر ہوتا ہے۔ وہیں سے استنباط کرنا ہوتا ہے۔ جیسے آپ کو راجباہ سے پانی لے کرآنا ہے تو وہاں سے نالی کھنچینا ہوگی ورنہ اگر نالی کا تعلق راجباہ کے ساتھ ہی نہیں ہے تو یانی کہاں سے آ جائے گا؟ تواصل راہنمائی تو قرآن وسنت ہی سے ملے گی' وہیں ہے اجتہا دکر کے راہنمائی حاصل کرنی ہے۔ اور بیاجتہا دبھی صرف اُسی جگہ ہو گا جہاں پر قطعیت کے ساتھ ثابت ہو جائے کہ یہ بالکل نی صورتِ حال ہے جواس وقت کے حالات سے بالکل مختلف ہو چکی ہے'اور پھراس کا تعین بھی کرنا ہوگا کہ جتنی جگہ براجتہاد کی ضرورت ہے اس سے آ گے تجاوز نہ ہوا ایسانہ ہوکہ اس کو generalize کر کے پورے کے پورے منج انقلابِ نبوی کی بساط لیبیٹ دی جائے 'بلکہ صرف اُس Issue کی حدتک اجتها دکیا جائے۔ بہر حال میرے نزدیک بیمفہوم ہے اس آیئر مبارکہ کا! اس سورہ مبارکہ کاعموداس کی آیت ۲۵ ہے۔اس کامفہوم ذہن میں رکھتے ہوئے براہ راست الله آيت يرآ جائية: ﴿ يَهَا الَّذِينَ الْمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ ﴾ "ا الله ايمان! الله كاتقوى اختيار كرو' تمهار النائدة والمرتوت وصلاحيت اورايثار وقرباني كاماده توالله كتقوى سے پیدا ہوگا'لینی اللہ کا خوف اوراس کی محبت تقویٰ کے اندرایک پہلومحبت کا بھی توہے! لعنی کسی محبوب ہستی کے کسی حکم سے بھی سرتانی نہ کرنا کہ مباداوہ ناراض ہوجائے اس طرزِ عمل کی اصل بنیاد محبت ہے۔ یہی تمہاری source of energy ہے۔ تمہاری جدوجہداور صلاحیتوں کے لیے ایک رخ متعین کرنے والی شے تو اللہ کا تقویٰ ہے کیکن پینیت جذبہ ، جوش وخروش ٔ جدوجهد جهاد وقال عملاً كس راسته يد direct مول؟ فرمايا: ﴿ وَالْمِنُو ١ بو سوله ﴾ "اورايمان لاؤاس كے رسول يز'۔اباس كے ليے طريق كار اور منج محمد 

ہے کہ ﴿ اوْوَتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ ﴾ ''وہ تمہیں اپنی رصت كا دوہرا حصہ عطا فرمائے گا''۔اس ليے کہ تم خود بھی دوسروں کے ليے اسوہ بن جاؤ گئ اسوہ محمدی گا''۔اس ليے کہ تم خود بھی دوسروں کے ليے اسوہ بن جاؤگاں اُسوہ محمدی لات transmit کرنے کا ذریعہ بن جاؤگے۔تم بھی گویا ایک لنک بن جاؤگاں اُسوہ محمدی کو دوسر نے لوگوں یا اگلی نسلوں تک منتقل کرنے کے لیے۔ ﴿ وَیَجْعَلْ لَّے حُمْ اُورًا تَمْ شُورً تَمْ مُورَ بِهِ ﴾ ''اوروہ تمہیں نورعطا کرے گا جس میں تم چل سکو گ'۔تمہاری اجتماعی جدوجہد کو قدم قدم پر راہنمائی فراہم کرنے کے لیے وہ نورِ سیرتِ محمدی ہر وقت تمہاری دسکیری کے لیے موجود ہوگا۔ ﴿ وَیَغْفِرْ لَسِکُمْ \* وَاللّٰهُ عَفُورٌ دَّ حِیمٌ ﴾ ''اور (اگر دیکئی خطا ہوہی گئی تو) اللہ تعالیٰ تمہاری مغفرت فرمائے گا۔اوراللہ غفور ہے دیم ہے'۔

## آیت ۲۹ کاتفبیری اشکال اوراس کاحل

﴿ لِنَسَلاَ يَعْلَمُ اَهْلُ الْكِتْبِ اَللَّهِ يَقْدِرُونَ عَلَى شَى ءٍ مِّنْ فَضْلِ اللَّهِ وَانَّ الْفَصْلَ المَعْظِيْمِ ﴿ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ ﴾ وَانَّ الْفَصْلَ بِيدِ اللَّهِ يُوْتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَ اللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ ﴾ " (يداس لي ہے) تا كه اہل كتاب بينة جھيليں كه الله كفضل پراب ان كا كوئى حق نہيں ہے ، وريد كه الله كافضل اس كے اپنے ہى ہاتھ ميں ہے ، جے چاہتا ہے عطافر ما تا ہے ، وروہ بڑے فضل والا ہے ، ۔ ہے عطافر ما تا ہے ، وروہ بڑے فضل والا ہے ، ۔

اس آیت کی تاویل میں بڑا قبل وقال ہے اور میرے نزدیک اس بحث کا اکثر و بیشتر حصہ بالکل بغیر کسی بنیاد کے ہے۔ برشمتی سے بعض مقامات پر ہمارے مفسرین خواہ نخواہ کی بحثوں میں بہت الجھ گئے ہیں۔ یہال' لِفَ للّا' میں جو' لا' ہے اس کے بارے میں اکثر مفسرین نے کہا ہے کہ بیزائد ہے اور اصل میں مرادیہ ہے: 'لِسٹ گئی یَعْلَمُ اَهْلُ الْحِشٰبِ اَنْ لاَّ یَقْدِدُوُنَ عَلٰی شَیْ عِ" یعنی' تا کہ بیمعلوم ہوجائے تمام اہل کتاب کو کہ ان کی کوئی اجارہ داری نہیں ہے (کوئی ٹھیکے داری نہیں ہے) اللہ کے فضل پر' ۔ یہود کا تصور تفاکہ نبوت ورسالت تو ہماری میراث تھی دو ہزار برس تک تو یہ ہمارے پاس رہی اب یہ آخری نبوت ورسالت کہاں چلی گئی! تو فر مایا کہان پر یہ بات کھل جائے واضح ہوجائے کہ آخری نبوت ورسالت کہاں چلی گئی! تو فر مایا کہان پر یہ بات کھل جائے واضح ہوجائے کہ

یہ کوئی تمہاری اجارہ داری نہیں تھی نبوت و کتاب کا یہ معاملہ اب ہم نے بنی اساعیل کے حوالے کیا ہے اور محمد رسول اللّٰم کا لَیْ الْمَالِیْ اللّٰم النّٰین اور سید المرسلین کی حیثیت سے مبعوث ہو گئے ہیں۔ تو یہ بات ان کے سامنے کھل جانی چا ہیے اور کوئی اشتباہ نہیں رہنا چا ہیے کہ نبوت و کتاب پران کا کوئی اختیار کوئی ٹھیکیداری کوئی اجارہ داری نہیں ہے۔ یہ تواللّٰہ کافضل ہے جواللّٰہ بی کے اختیار میں ہے جس کو چاہتا ہے دیتا ہے۔ اس لیے کہ اللّٰہ و باتنا ہے کہ نبوت و کتاب کس کو دینی ہے۔ ازروئے الفاظ قرآنی: ﴿ اَللّٰهُ اَعْلَمُ حَدِیْثُ یَجْعَلُ وَ سُلَتَ ہے کہ اللّٰہ وَ اللّٰهِ اللّٰہ کامل کی بنیاد پر کرتا ہے۔ فیصلہ کرتا ہے اپنے ملم کامل کی بنیاد پر کرتا ہے۔

﴿ لِنَا بِرِ تَا ہِدِاسِ لائے زائدہ کے بارے میں مَیں مولا نا اصلاحی صاحب اور ان کے ہم مانا پڑتا ہے۔ اس لائے زائدہ کے بارے میں مَیں مولا نا اصلاحی صاحب اور ان کے ہم خیال لوگوں سے بالکل متفق ہوں کہ قرآن مجید میں کہیں کوئی لفظ زائد نہیں آیا۔ کتابت میں ضرور پچھ ترف زائد آگئے ہیں۔ چنا نچ کی جگہ پر آپ دیکھتے ہوں گے کہ 'الف' کھا ہوا ہے اور اور پر گول دائرہ بنا ہوا ہے اور بیالف پڑھنے میں نہیں آتا۔ وہ کتابت کا مسلمہ ہے اور کتابت خاص انسانی معاملہ تھا۔ قرآن لکھا ہوا نازل نہیں ہوا۔ وہ تو حضرت جرائیل الگیا سے حضور تا گائی نے سنا ہے اور حضور تا گائی ہے سے اب حضور تا گائی ہے ہوا ہے۔ کتابت ایک اگلام حلہ ہو انسانی ہاتھوں سے ہوا ہے۔ ہمارے ہاں حضرت عثان رضی اللہ عنہ کا جور ہم عثانی ہے ہیسب سے زیادہ نقہ (authentic) ہے اس میں بھی بعض حروف اضافی ہیں' لیکن قرآن مجید کے شیسٹ میں کوئی لفظ زائداز ضرورت نہیں ہے۔

ایک''لا'' جو عام طور پرقسموں کے شروع میں آجاتا ہے' جیسے ﴿لَا اُقْسِمُ بِهٰذَا الْبُلَدِ ﴿ اَلَٰ اَقْسِمُ بِهٰذَا الْبُلَدِ ﴾ اور ﴿لَا اُقْسِمُ بِیَوْمِ الْقِیلَمَةِ ﴿ بہت سے مفسرین اس کے بارے میں بھی کہدیتے ہیں کہ' لا''زائدہ ہے۔ حالانکہ اس کی صحیح ترین تاویل مولانا فراہی نے کی ہے جس کی مولانا اصلاحی نے وضاحت کی ہے کہ یہاں پراصل میں مخاطب کے سی خیال کی نفی سے بات شروع کی جارہی ہے کہ تم جو پھے سوچ رہے ہو حقیقت وہ نہیں ہے۔ چنانچہ: ﴿لَا

اَتُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيلَمَةِ ﴾ كاتر جمه وكا Nay, Iswear the day of Judgement " تنهيل ميل قیامت کے دن کی قتم کھا تاہوں''تہہارے خیالات' تمہارے شکوک یا در ہوا ہیں' بے بنیا د ہیں' ان کی کوئی حقیقت نہیں۔ مجھے قیامت کے دن براتنا یقین ہے کہ میں اس برقتم کھارہا ہوں۔ یہ بہت ہی بلیغ اسلوب ہے۔ تو جتنی بھی قسموں کے شروع میں'' لا'' آ گیا ہےوہ لاء زائدنہیں ہے بلکہ وہ اصل میں مخاطبین کے خیالات کی نفی ہے۔اسی طرح بعض مقامات پر "لا" مجرد تاكيد كے ليے آيا ہے۔ جيسے: ﴿ مَا مَنعَكَ أَنْ لا تَسْجُدَ ﴾ (الاعراف:١٢) '' تحقیے کس چیز نے سجدہ کرنے سے روکا؟''جب شیطان نے سجدہ کرنے سے انکار کیا تھا تو اس سے فر مایا که 'کس چیز نے تجھے روکا کہ تو سجدہ نہیں کرر ہا؟'' حالا نکدرو کنے میں نہ کرنے کا مفہوم داخل ہے۔ اگرچہ 'مَا مَنعَكَ أَنْ تَسْجُدَ' سے بھی بات پوری ہو جائے گی لیکن یہاں یر' لا'' تاکید مزید کے لیے ہے بے کارو بے معنی نہیں ہے۔ ہر زبان کے اندریہ اسلوب ہوتے ہیں کہ کسی چیز برزور دینے کے لیے نفی کا اضافہ کرتے ہیں۔جس طرح سورة الانبياءكي آيت ٩٥ ہے: ﴿ وَحَرَامٌ عَلَى قَرْيَةٍ اَهْلَـكُنَّهَا اَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ "اورحرام ہان بستیوں پرجن کوہم نے ہلاک کیا کہ وہ اب لوٹیں گے نہیں"۔ تحراه کے بعدیہاں یر''لا'' کی ضرورت نہیں ہے کین یہ بھی اصل میں تاکید مزید کے لیے ہے۔ چنانچہ یہاں پربھی ہم' لا'' کو ہرگز زائداور بے معنی نہیں کہہ سکتے۔

ہمارے ایک کرم فرما ہندوستان کے عالم دین مولانا اخلاق حسین قاسمی صاحب کی رائے اس منم کے اشکالات میں سب سے زیادہ صائب ہوتی ہے۔ چنانچہ جھے یہ دیکھ کر ہڑی خوشی اور جیرانی ہوئی کہ انہوں نے صاف کہا ہے کہ یہاں پر''لا'' قطعاً زائد نہیں ہے' لا''اپنی جگہ پر سیح ہوائی کہ انہوں نے صاف کہا ہے کہ یہاں پر''لا'' قطعاً زائد نہیں ہے' لا''اپنی جگہ پر سیح ہوں مالا مرادیہ ہے کہ''تا کہ نہ سیح سی وہ لوگ جواہل کتاب سے کہ وہ اب ہمیشہ کے لیے محروم ہوگئے ہیں اللہ کے فضل سے'۔ یہاں پر''لا یقفیدرون ن'اجارہ داری کی فی کے لیے ہیں ہاکہ اب کی فی کے لیے ہیں ہاکہ اب کی فی کے لیے ہاس کی مثال سورہ بی میں اسرائیل کے شروع میں آئی ہے جہاں بنی اسرائیل سے خطاب کرتے ہوئے میں آئی ہے جہاں بنی اسرائیل سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: ﴿عَسٰی اسرائیل کے شروع میں آئی ہے جہاں بنی اسرائیل سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: ﴿عَسٰی

رَ مُ حُدِدُ أَنْ يَرْدُ حَمِكُمْ وَإِنْ عُدْتُمْ عُدْنًا ﴾ (آيت ٨) "، بوسكتا ہے كه ابتمهاراربتم پر رحم کرے!لیکن اگرتم نے پھر (اپنی سابق روش کا)اعادہ کیا تو ہم بھی پھر (اپنی سزا کا)اعادہ كريں كے '\_ يعنى اب بھى تمہارار بتم ير رحم فرمانے كے ليے تيار اور آمادہ ہے اس كى آغوش رحت واب " و 'ايمان لا وَ اللَّي آيت مين فرمايا: ﴿إِنَّ هٰذَا الْقُرْانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ اَقُومُ ﴾ ''یقیناً پقرآن مدایت دے رہاہے سید ھے راستے کی طرف'' ۔ تو وہی بات یہاں پر کہی جارہی ہے کہ بین مجھوکتم اب راندہ درگاہ ہوگئے ہؤمحروم ہوگئے ہؤتمہارے لیے خیر کا کوئی راستہ کھلا رہ ہی نہیں گیا ہے جیسے کہ اس سے پہلے اسی سورۃ الحدید کی آیت کا میں فرمایا گیا ہے کہ'' جان لو! اللہ تعالیٰ زمین کواس کے مردہ ہوجانے کے بعد زندہ کر دیتا ہے'' تواگر تمہارے دلوں میں بھی مردنی ہے تو ہم تمہیں بھی دوبارہ زندگی عطا کر دیں گے۔ تو جیسے تشویق وترغیب کا پہلو وہاں آیا ہے در حقیقت وہی تشویق وترغیب یہاں اہل کتاب کے لیے ہے ' چیا ہے وہ یہود ہوں یانصار کی ہوں۔ لہذا فر مایا جار ہا ہے کہ نتیمجھیں وہ لوگ جواہل کتاب میں سے ہیں کہاب وہ اللہ کے فضل پر بالکل ہی کوئی قدرت نہیں رکھتے اب اللہ کا فضل ان کی دسترس سے ہی باہر ہو چکا ہے'اب فصل خداوندی کے درواز ہان پرمتنقلاً اور کلیتاً بند ہو گئے ہیں نہیں اللہ کے فضل کا درواز ہ اب بھی کھلا ہوا ہے اس کی رحمت کی آغوش وا ہے آؤاوراللہ کی رحمت سے ہمکنار ہو جاؤ 'اوراس کا راستہ یہی ہے کہ قرآن پر ایمان لاؤ اور محمد رسول الله صَمَّالِينْ عِبْرِ المِيانِ لا وَ!

میں سے حقیق کر کے حیران ہوا کہ 'لا یک قیدر وُنَ '' کا لفظ قرآن مجید میں صرف تین جگہ آیا ہے۔ایک تو یہی سورۃ الحدید کا مقام ہے' باقی دومقامات وہ ہیں جہاں آخرت میں مسلمان ریا کاروں کی نیکیوں کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ایک تو سورۃ البقرۃ کی آیت ۲۶۲ ہے جہاں انفاق کا موضوع اپنی پوری تکمیلی شان کے ساتھ آیا ہے۔فرمایا: ﴿لاَ یَقْدِدُونُ نَعْلَی شَیْ ءِ مِّمَّا کَسَبُونُ اللهُ مِن سے پچھ بھی ہاتھ پلے نہیں آئے گا'۔ کسر مورہ ابراہیم کی آیت ۱۸ ہے جہاں الفاظ کی ترتیب میں تھوڑے سے فرق کے ساتھ فرمایا گیا: ﴿لَا یَقْدِدُونُ مِمَّا کَسَبُونُ اعلی شَیْءِ ﴾ ''وہ کوئی بھی قدرت نہیں رکھتے ساتھ فرمایا گیا: ﴿لَا یَقْدِدُونُ مِمَّا کَسَبُونُ اعلی شَیْءِ ﴾ ''وہ کوئی بھی قدرت نہیں رکھتے ساتھ فرمایا گیا: ﴿لَا یَقْدِدُونُ مِمَّا کَسَبُونُ اعلی شَیْءِ ﴾ ''وہ کوئی بھی قدرت نہیں رکھتے

اس برانہوں نے جو بھی کمائی کی تھی۔'اب یہاں اجارہ داری کا تو کوئی بھی سوال پیدانہیں ہوتا۔ یہاں برجن لوگوں نے اجارہ داری اور ٹھیکے داری کامفہوم شامل کیا ہے میں سمجھتا ہوں کہ وہ نظائر قر آنی سے سرے سے استفادہ نہیں کرتے۔ میں نے دیکھا ہے کہ اکثر وبیشترا یسے معاملات کے اندرشاہ عبدالقادر سے سیح رہنمائی ملتی ہے۔ یہاں پر میراوہ اصول بھی پختہ ہو گیا کہ قرآن مجید میں اہم مضامین کم از کم دوجگہوں برضرورآتے ہیں اورا کثر و بیشتر ترتیب عکسی ہوجاتی ہے۔تو منافقین سے فر مایا جار ہاہے کہ جن کووہ نیکیاں سمجھ رہے تھے وہ تومحض سراب ب\_ جيس سورة الفرقان مين فرمايا كيا: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُو ا مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَهُ هَبَّاءً مَّنْوُرًا ﴿ ﴾ اورسورهُ ابرائيم مِن ارشاد موا: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِيهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادِ وِاشْتَدَّتُ بِهِ الرِّيْحُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ ﴿ ﴿ آيت ١٨) "جُولُوكُ أَبِي ربّ ك منکر ہوئے ان کا حال بیا ہے کہان گے اعمال اس را کھ کی مانند ہیں جس پرزور کی ہوا چلے آندهی کے دن۔' جیسے کہ را کھ کا ایک ڈھیر تھا'ایک جھکڑ آیا اور وہ را کھ بھرگئ' ایسے ہی ان کی نكيان اوراعمال مون كي- "لا يَقْدِرُونَ" مْركوره بالا دونون جلَّه برانهي الفاظ مين تحورُ ي سي لفظی تأخیر و تقدیم کے ساتھ آیا ہے اور دونوں جگہ اِس کامفہوم بیہے کہ کوئی چیز دسترس سے باہر ہوجائے کسی کی قدرت میں نہ رہے کسی کیلئے قابل حصول نہرہے۔وہی مفہوم یہاں آ ر ہاہے کہ نہ مایوں ہوجائیں' نہ بردل ہوں اہل کتاب کہ اب تو اللہ کے فضل میں سے کچھ بھی ان کی دسترس میں نہیں رہا' وہ تو محرو م مطلق ہو گئے' وہ تو ہمیشہ کیلئے راندہُ درگاہ ہو گئے نہیں' ابھی ان کیلئے دروازہ کھلا ہے'ا یمان لا وَ مُحرَّفًا لَیْنَا اللهِ اللهِ تعالیٰ کے فضل اوراس کی رحمت کے مستحق بن جاؤ۔ اور آیت ماقبل میں بھی یہی بات فرمائی گئی ہے۔

خزانے میں کوئی کی نہیں ہے۔ یہ نہ جھوکہ ہم نے انہیں اپنے فضل سے نواز دیا ہے تو تم محروم ہوگئے ہو۔ ہمار بے خزانے تو لا متناہی ہیں کہذا آؤاوراس فضل خداوندی سے فیض یاب ہو گاؤ!

الله تعالیٰ مجھے اور آپ کو پورے قرآن مجید پڑمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ میں خاص طور پراللہ تعالیٰ کاشکرادا کر رہا ہوں کہ سورۃ الحدید کے درس کی پخیل کے ساتھ مطالعہ قرآن حکیم کے منتخب نصاب کا جودرس ہم نے از سرنو شروع کیا تھاوہ آجا پنی تکمیل کو پہنچ گیا ہے۔

بارك الله لي ولكم في القر أن العظيم 'ونفعني واياكم بالآيات والذكر الحكيمر